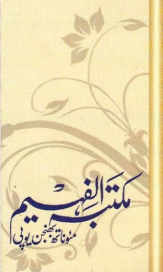


# العقيرة الولسطية

كالددوزج

مع اسلای عقائد

شَيْخُ الْاسْلَامِ اَحْمَدُ بِنُ عَبْدُالْحَلِيْمِ بِنُ عَبْدُ السَّلَامُ ابْنِ تَيْمِيْهُ رَحِمَهُ اللَّه



العقيدة العلسظية

شخ محملیل ہراس مترجم مترجم جاوبیاحدعمری مراجعہ مراجعہ ماجرابیرندوی ماجرابیرندوی

Www.IslamicBooks.Website



## شرح العقيدة الواسطية

کااردوترجمہ صحیح اسلامی عقامیر

فينخ الاسلام احدبن عبدالحليم بن عبدالسلام ابن تيميدر حمداللد

شارح شخ محفلیل هراس

(مراجعه) ساجداسیدندوی مترجم جاویداحد عمری



#### MAKTABA AL-FAHEEM

Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Imli Road Sadar Chowk, Maunath Bhanjan - (U.P.) 275101 Ph.: (O) 0547-2222013, Mob. 9236761926, 9889123129, 9336010224 Email: maktabaalfaheemmau@gmail.com

WWW.faheembooks.com

#### جمله حقوق محفوظ هير

نام كتاب : شرح العقيدة الواسطية (اردو)

تاليف : شخ الاسلام احمد بن عبد الحليم بن عبد السلام ابن تيميد رحمه الله

شارح : شيخمحمدخليلهراس

مترجم : جاويدا حمرى

مراجعه : ساجداسيدندوي

طالع وناشر : مَكْيَتَبَهُ الْفَصِيمُ مِن اللَّهِ عَبِي اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ

سال اشاعت : مارج المعلم

تعداداشاعت : ایک بزارایک سو

صفحات : 208

قيمت : 110/00





#### MAKTABA AL-FAHEEM

Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Imli Road Sadar Chowk, Maunath Bhanjan - (U.P.) 275101 Ph.: (O) 0547-2222013. Mob 9236761926. 9889123129, 9336010224 Email: maktabaalfaheemmau@gmail.com

WWW.faheembooks.com

#### عرض ناشر

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على اشرف الانبياء والمرسلين محمد وعلىٰ اله وصحبه اجمعين وبعد!

شرح العقيدة الواسطيه مندوستان وديكرممالك كيدارس وجامعات ك نصاب میں داخل ہے۔اس کتاب میں عقیدہ سلف کوقر آن وصحیح احادیث کی روشنی میں واضح کیا گیا ہے ساتھ ہی ساتھ باطل فرقوں کے اعتقادات کودلائل کی روشنی میں روکیا گیا، عرصہ سے میمطالبہ ہوتار ہا ہے کہ اس کتاب کو اردوقالب میں ڈھال دیا جائے ، تا کہ اس کا فائدہ عام ہو،لیکن محض اس بنایر کہاس سے طلباء کی استعداد میں کمی ہوگی اوروہ اس ترجمہ پر انحصار کرتے ہوئے استاذ کے درس سے بے رغبتی برتیں گے اس کے ترجمہ کی اشاعت سے اجتناب کیا جاتار ہالیکن جب میجسوں ہوا کہ کہ عوام الناس کے اعتقاد میں بگاڑآ ناشروع ہو گیا ہے اوران کے عقائد بعض باطل فرقوں کے اختلاط کی وجہ سے خراب ہورہے ہیں تو شدت سے ضرورت محسوس کی گئی کہ عقیدہ کے موضوع پراس اہم مختصر مگر جامع كتاب كاترجمه شائع كردياجائے، چنانچه كتاب قارئين كے ہاتھوں ميں ہے، اميد ہے کہاس سے تھی عقائد میں کافی صدتک مدد ملے گی اوراس کے مطالعہ سے بعض ان چزوں سے بھی بیاجاسکتا ہے جن پر بے تو جبی سے بسااوقات آدمی نادانستہ طور پر کفروشرک کا مرتکب ہوجا تا ہے۔

> مدىر مكتبه الفهيم موناته مجنى،مو

## فهرست مشمولات

|                                                   | عرض ناثر     |
|---------------------------------------------------|--------------|
|                                                   | پیش لفظ      |
|                                                   | تميه         |
| We well a little felt from the                    | حمر کی شخفیر |
| آ کے مامین فرق                                    | 200          |
| 2) July Comment of the                            | رسول         |
| ی کے مابین فرق                                    | رسول ونج     |
| فهوم                                              | حدى كام      |
| يدكامفهوم                                         | كلمة توح     |
| As a week of                                      | عبادت        |
| لاة كي تعين                                       | مفهوم صا     |
| ale. K. William                                   | فرقهٔ ناجب   |
| جماعت كالمعنى .                                   | سنت اور      |
| تى امور:ايمان بالله                               |              |
| ی تعالیٰ اوراس کی صفات کے تعلق سے اہل سنت کا موقف | ذات بار      |
| وتعطیل اور دونوں کے مابین فرق                     | تحريف        |
| (%                                                | الحادكامفه   |
| ے کواس کی مخلوق پر قیاس کرنا                      | الله کی ذا   |
| planty .                                          | قياستمثيا    |
| J.                                                | قياس شمو     |
|                                                   | قياساولم     |

| كتبه الفهيم مئو | شرح العقيدة الواسطية                                                        |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 37              | صفات کے باب میں وارونصوص کی حیثیت                                           |
| 40              | باب صفات مين ففي واثبات                                                     |
| 43              | صراطمتنقيم                                                                  |
| 44              | مورة اخلاص                                                                  |
| 47              | آية الكرى                                                                   |
| 52              | الله تعالى كي حيار صفات الاول والآخر والظاهر والباطن                        |
| 54              | صفت علم اور بعض صفات                                                        |
| 57              | الله تعالی کے صفت علم کے ساتھ متصف ہونے برعقلی دلائل                        |
| 60              | صفت من وبصر كا اثبات                                                        |
| 62              | مشيت واراده کي تو ضيح _ارادهُ کونيدواراده شرعيه                             |
| 65              | الله تعالیٰ کی اینے بندوں سے محبت کابیان                                    |
| 70              | الله تعالی کا صفت رحمت سے متصف ہونا                                         |
| 73              | صفت رضاوغضب                                                                 |
| 76              | صفت مجى كااثبات اورمنكرين كارد                                              |
| 78              | اثبات وجداورمكرين كارد                                                      |
| 80              | اثبات صفت بداور منكرين كارد                                                 |
| 83              | ا ثبات صفت عين                                                              |
| 85              | اثبات صفت مع وبعر                                                           |
| 88              | الله تعالی ی طرف کروکیدی نسبت                                               |
| 90              | الله تعالیٰ کی چندصفات عفو، قدرت، رحمت، مغفرت اورعزت وغیره کاا ثبات         |
| 93              | بعض سلبی وتنز یهی صفات کابیان                                               |
| 98              | تعدداله كاابطال                                                             |
| 103             | بعض سلبی و تنزیبی صفات کابیان<br>تعد داله کا ابطال<br>استواعلی العرش کابیان |
| 107             | الله تعالى كے علو و بلند ہوئے كابيان                                        |

| مكتبه الفهيم مئو | شرح العقيدة الواسطية                                                |
|------------------|---------------------------------------------------------------------|
| 110              | الله تعالى كى معيت كى نوعيت كابيان _معيت عامه ومعيت خاصه            |
| 113              | الله تعالى كى صفت كلام كيسليل شرائل سنت كاموقف                      |
| Qu172 000        | قرآن کلام البی ہے جو کہ اللہ کی صفت وغیر مخلوق ہے۔                  |
| 120              | رویت باری تعالی کابیان اور محرین کارد                               |
| 124              | آیات صفات کے سلسلے میں عام مباحث                                    |
| 127              | سنت نبوی سے اساء وصفات کا اثبات                                     |
| 128              | سنت كى تعريف اوراس كاحكم                                            |
| 130              | ساءد نیار باری تعالی کے زول فرمانے کابیان                           |
| 132              | صفت فرح (خوش ہونا) کا بیان                                          |
| 134              | صفت خک (بنسنا) کابیان                                               |
| 136              | مفتعجب                                                              |
| 138              | الله تعالیٰ کے لئے رجل وقدم کا اثبات                                |
| 139              | ا ثبات قول ، نداو كلام                                              |
| 140              | صفت علوكا بيان                                                      |
| 143              | صفت معیت کابیان                                                     |
| 145              | لبعض اساء حسنى                                                      |
| 146              | الله تعالیٰ کی اپنے بندوں سے قربت                                   |
| 147              | رویت باری تعالی                                                     |
| 149              | سنت سے ثابت صفات كے سلسلے ميں اہل سنت كا موقف                       |
| 151              | صفات کے باب میں اہل سنت کامتفق علیہ عقیدہ                           |
| 153              | بندوں کی جانب سے صادر ہونے والے افعال صحیح موقف                     |
| 155              | צופתיו                                                              |
| 157              |                                                                     |
| 159              | اساءایمان و دین<br>صحابهٔ کرام کے متعلق اہل سنت و دیگر فرق کے عقائد |

| مكتبه الفهيم مئو | شرح العقيدة الواسطية                                                 |
|------------------|----------------------------------------------------------------------|
| 161              | الله تعالیٰ کے استواعلی العرش پرایمان                                |
| 163              | معیت البی اس کے علو کے غیر منافی ہے                                  |
| 164              | قرآن مجيد كمتعلق الل سنت كاموقف اورديگر فرق كے مواقف                 |
| 166              | رويتعامه                                                             |
| 167              | ايمان بالآخرة                                                        |
| 169              | قیامت کبری کابیان                                                    |
| 172              | کفار کے اعمال                                                        |
| 173              | حوض كوثر كابيان                                                      |
| 174              | مل صراط كابيان                                                       |
| 174              | نبی اکرم صلی الله علیه وسلم کے چند خصائص                             |
| 175              | شفاعت كابيان اور منكرين كارد                                         |
| 179              | تقدیر پرایمان رکھنے کا بیان اور اس کے درجات                          |
| 185              | تقدر كے مكرين                                                        |
| 187              | ایمان کے باب میں اہل سنت کا موقف                                     |
| 191              | فضائل صحابه اوران كے مراتب                                           |
| 195              | الل بيت                                                              |
| 196              | ازواج مطبرات                                                         |
| 197              | الل سنت والجماعت كاصحابه كي شان مين الل بدعت كے اقوال سے اظہار براءت |
| 198              | مثاجرات صحابه اورابل سنت والجماعت                                    |
| -200             | كرامات اولياء كے باب ميں اہل سنت كاعقيده                             |
| 200              | کرامات کی مصلحت اوران کی حکمتیں                                      |
| 202              | منبج الل سنت والجماعت                                                |
| 203              | ابل سنت والجماعت كے اوصاف واخلاق                                     |

公公公

### بسم الله الرحن الرحيم

#### پيش لفظ

عقیدہ انسانی زندگی کا سب سے اہم اور بنیادی مسئلہ ہے، انسان کے ہرشم کے افکار واعمال کا منبع وسر چشمہ اس کا عقیدہ ہی ہوتا ہے، اس لئے درست اور جنی برصحت افکار واعمال کا وجود درست اور صحح عقیدہ کے وجود سے مر بوط اور وابستہ ہے، اسلامی نقطہ نظر سے انسان کے کسی بھی نیک اور اچھے عمل کی صحت وقبولیت اور اس کی اخر وی نجات وکامیا بی کا اختصار تمام تر عقیدہ کی صحت ودر شکی پر ہے، صحت عقیدہ کے بغیر عنداللہ انسان کے عظیم تر اور بہتر سے بہتر عمل کی بھی کوئی قیمت ووقعت نہیں، قر آن مجید میں اس حقیقت کو مختلف پیرائے میں متعدد مقامات پر اجا گرکیا گیا ہے، صحت عقیدہ کے بغیرانجام دئے گئے اعمال خیر کو کہیں ''سراب' (چمکتی ہوئی ریت) سے تشبید دیا گیا ہے جو چیٹیل میدان میں ہو، جسے بیاس ادور سے پائی سمجھتا ہے کیکن جب اس کے پاس پہنچتا ہے تواسے میدان میں ہو، جسے بیاس ادور سے پائی سمجھتا ہے کیکن جب اس کے پاس پہنچتا ہے تواسے کی خوبیں پاتا (اور اجم) تو کہیں را کھ سے جس پر آئدھی والے دن تیز ہوا چلے (اور اسے بوچھراس پر زور دار مینہ برسے اور اسے بالکل صاف اور چکنے پھر سے جس پر تھوڑی ہی مٹی جبور دے (بقرہ ۲۲۲۰) ہو کھر اس پر زور دار مینہ برسے اور اسے بالکل صاف اور سے تھوڑ دے (بقرہ ۲۲۲۰)

''انہوں نے جواعمال کئے ہیں ہم ان کی طرف متوجہ ہوکرانہیں پراگندہ ذروں کی طرح کردیں گے''

عقیدہ سے متعلق تمام امورومسائل بنیادی طور پرتوقیفی ہیں اوراصلا ایمان بالغیب سے تعلق رکھتے ہیں، اس لیے ان کے بارے میں وحی اللی (کتاب وسنت) کی صراحتوں پر انحصار کے بغیر چارہ نہیں، عقیدہ سے متعلق امور ومسائل کوعقل و رائے کے تراز وہیں تو لٹا اور قیاس و منطق کی بنیادوں پر انھیں موضوع بحث و گفتگو بٹا ٹانہ صرف یہ کہ ایک فضول و لا یعنی عمل ہے بلکہ موجب ہلاکت و گمراہی حرکت ہے، ایک مسلمان کی ذمہ داری فقط ہے کہ وہ اس بارے میں قرآن وسنت میں جو پچھاور جیسا پچھ وارد ہے انہیں بلا چوں و چراتسلیم کرنے پراکتھا کرے اور بس۔

اس امت کا اولین گروہ (گروہ صحابہ رضوان اللہ معمم اجمعین ) جے رضائے الی کی خلعت بے بہا اور تمغہ بے مثال سے اس ونیا میں نواز ویا گیا اور بعد والول کے لیے جس کے ایمان وعمل کومعیار اور کسوئی قرار دیا گیا، اسے طرز عمل سے امت کے لیے یہی نمونہ اور اسوہ قائم کر گیا، حقیقت سے ہے کہ صحابہ کرام کی جماعت عملی جماعت تھی ،ان کی تربیت تسلیم ورضا کے ساتھ عملی بنیادوں پر ہوئی تھی اس لیے ان کے یہاں عقیدہ کے ان جزئیات ومسائل ہے تعرض کا کوئی سوال ہی پیدانہ ہوتا تھا جن کاعملی زندگی ہے کوئی تعلق نہیں ،علاوہ ازیں وہ خالص عرب تھے اور قرآن وسنت کے کسی لفظ کے مدلول ومفہوم، وسعت و گہرائی اوراس کے تقاضوں تک رسائی کی صلاحیت سے بہت حد تک بہرہ ور تھے الیکن جب ان کے بعد امت کی عملی اسپرٹ میں کی آئی اور دوسری طرف بونانی اورغیرعر بی واسلامی علوم وفنون سے تعارف،غیر قوموں سے اختلاط اور پھر ان سے تاثر کے نتیج میں قیاس ورائے اور منطق وفلے کی بحثوں نے زور پکڑا تو عقیدہ ے متعلق امور ومسائل کو بھی عقل ونظر کی کسوٹی پر پر کھنے اور منطق وقیاس کے محدود پانوں سے ناپنے کی بیجا اور ناروا کوششیں شروع ہوگئیں،صفات الہی کو بحث وگفتگو کا موضوع بنایا جانے لگا اور نقذیر کے مسئلہ برمباحثوں کی محفلیں گرم ہونے لگیں وغیرہ، یوں ایمان وعقیدہ کے باب میں مختلف قتم کے انحرافات کا ظہور ہوا ، جمیت ، قدریت اور جریت وغیرہ مختلف فتوں نے جنم لیااور بیامت عقیدہ کے سلسلے میں شدیدفتم کی آ ز مائشوں سے دوجار ہوئی ،ان حالات میں علاء امت نے عقیدہ اسلامیہ کی حفاظت وتنقیح اور فرق باطله اوران کے افکار فاسدہ کی تر دیدوئے کی کا بیز ااٹھایا اور جہاد باللمان کے ساتھ جہاد بالقلم کا فریضہ بھی سرانجام دینے کا فیصلہ کیا ،اس طرح عقیدہ کے موضوع پر تالیفات کا سلسلہ شروع ہوا اور اب تک مسلسل پیسلسلہ جاری وساری ہے، علامہ بدلیج الدين شاه راشدي نے ہداية المستفيد اردوتر جمه فتح المجيد شرح كتاب التوحيد پرايخ محققانه اور فاصلانه مقدمه میں عقیدہ کے موضوع برمخلف صدیوں میں کھی گئی کتابوں کی ایک جامع اور مرتب فہرست نقل کردی ہے،اصحاب ذوق رجوع کرسکتے ہیں۔ اسلامی تاریخ میں آٹھویں صدی ججری کو اسلام کی نشأ ۃ ثانیہ کی

صدی ہے موسوم کیا جاسکتا ہے، بیصدی کئی اعتبار ہے مسلمانوں کیلئے انتہائی پرآشوب اور دینی وو نیوی آز مانشوں کی صدی ہے، کیکن اللہ نے اس پر آشوب دور میں امت اسلامیہ کودیگر بہت سے عظیم محققین ومحدثین کے علاوہ امام ابن تیمینجیسی نادرہ روز گاراور ہمہ جہت وہمہ صفت موصوف شخصیت سے نوازا، جنہوں نے اپنی زبر دست علمی وعملی لیافت وصلاحيت اورمجد دانه وجمتهدانه بصيرت وعزيمت سےامت کی فکری اورعملی زندگی کو نيارخ عطا كيااورا پي زباني ولكى كاوش وجهاد سے اسلام كوحيات تازه بخشى ، يول تورب دوجهال كى طرف سے امام ابن تيمياكوتمام ہى اسلامى علوم وفنون ميں مجتهدانه بصيرت اور مجددانه شان کی دولت سے سرفراز کیا گیاتھا جیسا کہان کے بہت سے معاصرین نے کھلے فقطوں میں اس کا اعتراف واقرار کیا ہے(ملاحظہ ہو تذکرہ از مولانا ابوالکلام آزادؓ)اور انہوں نے اپی تجدیدی مساعی اورزبانی وتحریری کاوشوں کے ذریعہ اسلام کے تقریبا تمام ہی پېلوؤن کوزندگی اور تابندگی بخشی کیکن خاص عقا ئد صحیحه وسلیمه کی ترویج واشاعت اور تنقیح وحفاظت اورعقا کد باطلہ ومنحرفہ کی تر دیدو مذمت کے باب میں انہیں جو خاص شان اور نمایاں مقام حاصل ہواوہ کسی اور کے حصہ میں نہیں آیا ،ان کے بعد جولوگ بھی اس میدان میں قدم زن ہوئے وہ بالواسطہ یا بلاواسطہ انہی کے منعسبین یاخوشہ چیں میں سے تھے، بہر حال امام ابن تیمیہ نے عقیدہ ہے متعلق مختلف موضوعات پر متعد در سائل و کتب تصنیف فرمائی ہیں،ان میں ایک مختصر رسالہ "العقیدة الواسطیة" کے تام سے ہے جے امام موصوف نے ''واسط'' کے ایک قاضی کے غیر معمولی اصرار پرمحض عصر کے بعد کی ایک بیٹھک میں تحریر فرمایا تھا ، اختصار کے باوجو دنصوص کتاب وسنت سے مزین بیا لیک انتہا کی جامع رسالہ ہے، چنانچے اختصار کے ساتھ اس جامعیت کی بنا پراسے بہت سے مدارس و معاہد کے نصاب میں شامل کیا گیا ہے جبکہ متعدد عرب علماء نے اس کی شرحیں بھی لکھی ہیں، زیر نظر کتاب انہیں میں سے ایک شرح کااردو قالب ہے جوایک نوجوان فاضل برادرم مولوی جادید عمری کی قلمی کاوش کا متیجہ ہے،اصل شرح عربی میں ' فضیلۃ الشیخ خلیل ہراس'' کی تالیف ہے اور عقیدہ ہے متعلق تقریباتمام ہی پہلؤوں کومحیط متوسط حجم کی ایک جامع شرح ہے ، یوں اس ترجمہ کواردوداں طبقہ کیلئے عقیدہ کے باب میں ایک فیمتی سوغات اورا ہم علمی ودین تخفیقر اردیا جاسکتا ہے۔ ملک کے مشہور و معتبر اشاعتی ادار ہ مسکتہ السفھ ہے موناتھ الجنی نہ یو پی کے ایماء پر راقم نے اس پر نظر شانی کا فریضہ انجام دیا ہے، راقم نے ترجمہ کا از اول تا آخر اصل کتاب سے موازنہ کیا ، بھر اللہ عزیز مترجم نے بڑی خوش اسلو بی وسلاست کے ساتھ ترجمہ کا حق اداکر نے کی کوشش کی ہے، جن مقامات پرعبارت کا ترجمہ چھوٹ گیا تھا یا ترجمہ عبارت سے بچھ ہٹا ہوا نظر آر ہاتھا راقم نے اپنی بساط بھران کی تلافی واصلاح کردی ہے، مترجم موصوف نے بیشتر مقامات پر اشعار کا ترجمہ نہیں کیا تھا اس نے اس کی کو بھی حتی الوسع دور کردیا ہے، تا ہم راقم کی حیثیت بھی چونکہ اس میدان کے نو وار داور نو آموز کی ہے اسلے عین مکن ہے کہ اس سے اس بارے میں کوتا ہیاں ہوئی ہوں ، اصحاب ذوق اور اہل علم حضرات سے مخلصا نہ ومؤ د بانہ گذارش کی جاتی ہے کہ اس بارے میں ہوئی فروا کر منون فرما کیں اور شکر یہ کا موقع دیں۔ فروگذا شتوں کے سلسلے میں رہنمائی فرما کر ممنون فرما کیں اور شکر یہ کا موقع دیں۔

آخر میں اس ترجمہ کے ایک منفی پہلو کی طرف اشارہ کرنا ضروری معلوم ہوتا ہے اوروہ سے کہ بیکت سے مدارس میں شامل نصاب ہے،دری کتابوں کے ترجموں نے طلبہ میں درس سے باعتنائی اور اسا تذہ کی تقریروں سے باتو جہی کاعام ماحول پیدا کردیا ہے، تاہم اگر باؤوق طلبہ اس سے ترجمہ نگاری کے اسلوب اور طریقہ میں کچھ صدتک مدولینے کی سوچ لیں تو اس منفی پہلوکومٹبت پہلو سے تبدیل کیا جا سکتا ہے۔ میں گھرے حقیدہ کی تروی واشاعت اللہ تعالی سے دعا ہے کہ وہ اس کوشش کوشیح عقیدہ کی تروی واشاعت

کا بہتر اورعدہ ذریعہ بنائے اورراقم مؤلف وشارح اورمترجم وناشرمیں سے ہرایک کی

اخروی نجات و کامیانی کاوسله بنادے، آمین۔

١٠١٠مروا ١٠ء

محرسا جداسیدندوی (بینی پٹی، مدھوبنی) مدرس معہدعلوم الحدیث وامام وخطیب مسجد تقوی،ٹولی چوکی حیدرآباد

#### تسميه

بسم الله کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے کہ آیا یہ ہرایک سورہ کی ایک آیت ہے جس سے سورتوں کا آغاز ہواہے یا سورتوں کے درمیان فصل اور حصول برکت کے لئے نازل شدہ ایک مستقل آیت ہے، اور یہی دوسرا موقف پیندیدہ ہے، جب کہ متفقہ طور پر بیسورہ نمل کی ایک آیت کا جزوہے، اور سورہ انفال وتوبہ چونکہ اپنے مضامین کی کیسانیت کی بنا پرایک سورہ کے حکم میں ہیں سورہ توبہ کی ابتداء میں بسم اللہ کے ذکر نہ کیسانیت کی بنا پرایک سورہ کے حکم میں ہیں سورہ توبہ کی ابتداء میں بسم اللہ کے ذکر نہ کے سانیت کی بنا پرایک سورہ کے حکم میں ہیں سورہ توبہ کی ابتداء میں بسم اللہ کے ذکر نہ کے سانیت کی بنا پرایک سورہ کے حکم میں ہیں سورہ توبہ کی ابتداء میں بسم اللہ کے ذکر نہ کے سانیت کی بنا پرایک سورہ کے حکم میں میں میں سورہ توبہ کی ابتداء میں بسم اللہ کے ذکر نہ کی بنا پرایک سورہ کے حکم میں میں میں سورہ توبہ کی ابتداء میں بسم اللہ کے ذکر نہ کرنے پر بھی علماء کا اتفاق ہے۔

بہم اللہ میں باحرف جراستعانت کا ہے جوایک ایسے محذوف سے متعلق ہے جے بعض نے معلق بے جے بعض نے معلق نے اسم مانا ہے، دونوں صورتیں درست اور متقارب ہیں کیونکہ قرآن کریم میں دونوں کی نظیر موجود ہے، فعل مقدر ماننے کی دلیل سور مُعلق کی پہلی آیت "اقسرا بساسم دبک اللہ ی خلق" اور اسم محذوف ماننے کی دلیل سور مُعود کی اکتالیسویں آیت بسم اللہ مجریها ہے، با کے متعلق کومؤخر ماننا بہتر ہے کیونکہ اسم تقدیم کا زیادہ مستحق ہے نیز جار مجرور کی تقدیم سے حصول برکت کے لئے اللہ کے باعز ت نام کی خصوصیت ثابت ہوتی ہے۔

اسم: - کسی معنی کی تعیین وتمیز کے لئے وضع شدہ لفظ اسم کہلا تا ہے۔ اسم کے ماد ہُ اھتقاق کے بارے میں اختلاف ہے، ایک قول کے مطابق پی لفظ ''السمة'' بمعنی علامت سے ماخو ذہے، اور دوسر بے قول کے مطابق السمو بمعنی بلندی سے مشتق ہے۔اوریہی دوسراقول پسندیدہ ہے۔ بسم اللہ میں همزہ وصلی ہے۔ اسم اورسمی دونوں ایک ہی شے نہیں جیسا کہ بعض حضرات کا خیال ہے بلکہ دونوں الگ الگ چیزیں ہیں، کسی شی معین پر بولا جانے والا لفظ اسم اور وہ شی معین مسی کہلاتی ہے۔ اور اسی طرح اسم سے نفس تسمیہ مراد نہیں کیونکہ میستی لے کافعل ہے، جیسا کہ کہاجا تا ہے۔ سمیت ولدی محمداً کہ میں نے اپنے لڑکے کا محمدنا مرکھا۔ بیش حضرات کا بیر خیال کہ یہاں بسم اللہ میں لفظ اسم تھم ہے کیونکہ استعانت بعض حضرات کا بیر خیال کہ یہاں بسم اللہ میں لفظ اسم تھم ہے کیونکہ استعانت اللہ سے کی جاتی ہے نہ کہ اس کے اسم سے، سراسر بے بنیا دہے کیونکہ یہاں اللہ کے بابر کت اسم کوزبان سے اداکر نامقصود ہے، جیسا کہ قر آن میں ہے:

"سبح اسم ربك الاعلى"

یعنی اپنے رب کے نام کوز بان سے ادا کرتے ہوئے اس کی شبیح بیان کرو۔اس کامفہوم ہے اللہ تعالیٰ کے نام کے تذکرے سے ابتداءکر کے برکت حاصل کرنا۔

اسم جلالہ 'اللہ' ایک قول کے مطابق جا مغیر شتق ہے کیونکہ اشتقاق کالازی تقاضا ہے ہے کہ اس کا کوئی مادہ ہو، اور اللہ تعالیٰ کے اساء قدیم ہیں، قدیم کا کوئی مادہ ہو، اور اللہ تعالیٰ کے اساء قدیم ہیں، قدیم کا کوئی مادہ نہیں اس لئے ''اللہ' ان خاص اعلام میں سے ہے جوصف نہیں بن سکتے ، چھے بات ہے کہ یہ مشتق تو ہے لیکن اس کے مادہ اشتقاق کے بارے میں اختلاف ہے، ایک قول کے مطابق یہ اللہ قالہ المو ھة و المهة و المه قو المو ھیة ہے شتق ہے جس کا مطلب ہے عبادت اور پرستش کرنا، اور ایک دوسر نے قول کے مطابق یہ اللہ قالمه اسے شتق ہے جو تجراور ورماندگی کے معنی میں آتا ہے، ان دونوں اقوال میں پہلاقول شجے ہے۔ یہ ورماندگی کے معنی میں آتا ہے، ان دونوں اقوال میں پہلاقول شجے ہے۔ یہ

ل نام رکھنے والا۔ (اسم کااسم فاعل ہے)

ی مولانا آزاد نے دوسرے معنی کوزیادہ قوی تسلیم کیا ہے۔ فرماتے ہیں ''خالق کا نئات کے لئے یہ لفظ اس لئے اہم قرار پایا کہ اس کے بارے میں اثبان جو پھی جا نتا اور جان سکتا ہے وہ عقل کے قیم راور کی درماندگی کے سوا اور پھی نہیں ہے وہ جس قدر بھی اس ذات مطلق کی ہستی میں غور وخوض کر کے گااس کی عقل کی جیرانی اور درماندگی بڑھتی ہی جائے گی، یہاں تک کہوہ معلوم کر لے گا کہ اس کی راہ کی ابتدا بھی بجز وجیرت ہی ہے۔ (ام الکتاب ص کا)

لفظ الداسم مفعول لیعنی ما کوه کے معنی میں ہے یعنی جس کی عبادت اور پرستش کی ع

ابن عباس فرماتے ہیں:

"اللهذو الهية والعبودية على خلقه اجمعين"

"الله تعالی بی اپنی تمام مخلوقات پر عبودیث و پرستش کاحق رکھتاہے۔"

الله كوشتق مان كي صورت مين در حقيقت بيوصف موكاليكن اس وصف برعليت

ك غلير كسبباس كويگرتمام اساء كواس كي خرمثلًا الله ، وحمن، وحيم، سميع،

عليم لعني الله تعالى رحن اور جيم م بهت زياده سننه وجان والا م اورصفت

بناياجا تا ہے مثلًا الله الرحمٰن الرحيم يعنى بهت زياده مهرباني اور رحمت والا الله، وغيره ......

الوحمن الوحيم بياساء حنى ميں سے دومبارک نام ہيں جواللہ تعالیٰ کی دات صفت رحمت سے متصف ہونے کی طرف رہنمائی کرتے ہیں، اور رحمت اللہ رب العزت کی ایک حقیقی صفت ہے جواس کی شان اور اس کے مرتبے کے لائق ہے، معطلہ کی طرح اس بات کا اعتقاد رکھنا کہ یہاں رحمت سے مرادلا زمۃ رحمت ہے جیسے ارادہ احسان وغیرہ بالکل جائز اور درست نہیں۔

رحمٰن اور رحیم کے مابین معنوی فرق کے سلسلے میں اختلاف ہے، ایک قول ہیہ ہے کہ: رحمٰن سے مرادوہ ذات ہے جس کی رحمت دنیا کی ہرشی پرمحیط ہے، کیونکہ فعلان کا وزن امتلاء و کشرت پر دلالت کرتا ہے، اور الرحیم سے وہ ذات مراد ہے جس کی رحمت آخرت میں مؤمنین کے ساتھ خاص ہوگی۔ایک دوسرا قول اس کے برعکس بھی ہے۔

الرسے یا مو یا ہے ما ھو ما البہ وی ۔ ایک دوسر الوں اسے برس کی ہے۔
علامہ ابن القیم رحمۃ اللہ علیہ اس طرف گئے ہیں کہ الرحمٰن اللہ کی ایک البی
صفت ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اور دھیم البی صفت ہے جس کا تعلق مرحومین
(جن پر رحم کیا جائے ) کے ساتھ ہے کہی وجہ ہے کہ قرآن کریم میں لفظ رحمٰن رحیم کی طرح
کہیں بھی متعدی استعال نہیں ہوا ہے ۔ جیسا کہ قرآن میں ہے: "و کان بالمؤمنین

رحیمًا "الله تعالی نے کہیں بھی "رحماناً" نہیں فرمایا۔ دونوں کے مابین معنوی فرق کے سلط میں بیسب سے بہتر قول ہے۔

ابن عباس رضی اللہ عنہ سے ایک روایت منفول ہے فرماتے ہیں: یہ دونوں لطیف اور قبق نام ہیں ان میں کا ہرا یک دوسر ہے سے زیادہ رقبق اور لطیف ہے۔

بعض حضرات نے ہم اللہ میں الرحمٰن کو اللہ کی صفت بنا ناممنوع قرار دیا ہے کیونکہ الرحمٰن اللہ کا دوسر اعلمی نام ہے کہ اللہ کے علاوہ دوسر ہے کیلئے اس کا استعمال نہیں ہوتا اور اعلام صفت نہیں بن سکتے ،کیکن صحح بات یہ ہے کہ اس کے وصفی معنی کا اعتبار کرتے ہوئے اس کو اللہ کی صفت اور نعت بنایا جاسکتا ہے، چنا نچہ الرحمٰن اللہ کا نام بھی ہے اور اس کی صفت بھی ، دونوں اپنی اپنی جگہ درست ہیں اس کی اسمیت اس کی وصفیت کے منافی نہیں ہے، بحیثیت صفت ہوئے کے اللہ کا تابع ہو کر بھی استعمال ہوا ہے اور بحیثیت اسم علم قرآن میں غیر تابع بھی مستعمل ہے۔جیسا کہ قرآن میں ہے:

علم قرآن میں غیر تابع بھی مستعمل ہے۔جیسا کہ قرآن میں ہے:

"الہ حمد علم العہ میں استعمال ہوا ہے اور بحیثیت اسم

"الرحمن على العرش استوى" رحل عرش يرمستوى ہے۔

## حمر کی شخفیق

الحمدالله الذى ارسل رسوله بالهدئ ودين الحق ليظهره على الدين كله وكفى بالله شهيداً وأشهد أن لاالله الاالله وحدة لاشريك له. اقراراً به وتوحيداً وأشهدان محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم وعلىٰ آله وصحبه وسلم تسليماً مزيداً. أما بعد!

حمد: نبی صلی الله علیه وسلم سے ایک حدیث مروی ہے جس میں آپ نے فرمایا: ''ہروہ کلام جس کی ابتدا الله تعالیٰ کی حمد اور مجھ پر درود کے بغیر ہوگی وہ ناقص، ناتمام اور برکت سے محروم ہوگا۔'' ل

بہم اللہ کے سلسلے میں بھی اسی کے مثل حدیث منقول ہے، چنانچے مؤلف ؓ نے دونوں ہی روایتوں پڑمل کرتے ہوئے بسم اللہ اور حمد دونوں کا التزام واہتمام کیا ہے، اور دونوں میں کسی قتم کا کوئی تعارض بھی نہیں ہے کیونکہ ابتدا کی دوسمیں ہوا کرتی ہیں، حقیقی اوراضا تی۔ اوراضا تی۔

حمر، ذم كاضد ب - كهاجاتا ب كه حمدت الرجل أخمده حمداً ومحمداً ومحمدة فهو محمود وحميد الكامطلب ب تعريف كرنا، اوراى كوتشديد كما تحد كهاجائ حمد الله تومعنى بوگاس في الله كى باربار تعريف وثنابيان كى اورالحمد لله كها - حركمة بين اختيارى صفات اور خوبى پر زبان كے ذريح تعريف كى اورالحمد لله كها - حركمة بين اختيارى صفات اور خوبى بر زبان كے ذريع تعريف كى اور في كى تعريف كى بدلے اور في ميں بويا بغير تعمت كے ، كہاجا تا ہے :

ا فضيلة الشيخ اساعيل انصارى حاشيه من تحرير فرمات بين " حافظ خاوى نے اپنى كماب "القول المبديع فى البديع فى البديع فى البديع فى البديع فى البديا الديد أفيه البديع فى البديا على المحبيب الشفيع " من السحديث كو "كل امر ذى بال لايبدأفيه بذكر الله ثم البدلاة على كفوا قطع لمحرف من كل بركة "كالفاظ كساتي " فواكما بن عروبن منده" كاطرف منسوب كيا ہے اور كها ہے كه "بيحديث مشہور تو ميكن الفظول كساتھ فيلى، مزيديد كم بيروايت ضعيف ہے " (ندوى)

حمدت الوجل على انعامه، حمدته على شجاعته ليني مين في آدمي كى تعريف اس كے انعام وبہادرى كے سب كى، اب رہاشكرتوبيكى خاص نعت پر اداكياجا تا ہے اوراس ميں زبان، دل اوراعضاء وجوارح سب شريك ہوتے ہيں، چنانچه شاعر كہتا ہے:

اس بنیاد پرجمداور شکر کے مابین عموم خصوص من وجہ کی نسبت ہوئی، نعمت کے نتیج میں بذریعہ زبان اظہار میں دونوں شریک ہیں، البتہ حمد غیر نعمت پر بذریعہ زبان تعریف میں اور شکر نعمت پر بذریعہ ول اوراعضاء وجوارح تعریف میں منفرد اورالگ ہے، چنا نچ جمد متعلقات کے اعتبار سے عام اورالہ کے اعتبار سے خاص ہے کہ جب کہ شکر متعلقات کے اعتبار سے عام اورالہ کے اعتبار سے عام ہے۔

ابر ہاسوال حمد اور مدح کے مابین فرق کا تو اس سلسلے میں ابن قیم فرماتے ہیں کہ حمد میں محمود کے لئے محبت اور اس کی تعظیم کے جذبے کے ساتھ اس کے محاس کی خبر دی جاتی ہے اور اس میں خیر اور بھلائی کے ارادے کا بھی دخل ہوتا ہے، جب کہ مدح میں مطلقاً ممدوح کے محاس کی خبر دی جاتی ہے، یہی وجہ ہے کہ مدح شمولیت کے اعتبار سے وسیع ترہے کیونکہ مدح زندہ، مردہ اور جماد وغیرہ سب کی ہوتی ہے۔

 سکتا، اور حمد کی انتها بیہ ہے کہ وہ ہراعتبار اور ہرطریقے سے محمود اور قابل ستائش ہے، اور تمام انواع حمد کے ساتھ ہراعتبار اور ہرطریقے سے قابل تعریف وہی ہوسکتا ہے جو تمام ترکمالی صفات پر قابض اور غالب ہو، بالکل اس طرح کہ اگر ان جملہ صفات کمالیہ میں سے کوئی ایک صفت بھی معدوم ہوجاتی تو اس کی حمد و ثنامیں بھی اس کے بقتر نقص واقع ہوتا۔

رسول: لغوی اصطلاح میں اس شخص کو کہتے ہیں جو کسی پیغام کے ساتھ بھیجا گیا ہو، چنانچہ اُرسلہ بکذا اس وقت کہاجا تاہے جب کسی سے کسی چیز کو پہنچانے اوراس کو اداکرنے کو کہاجائے ،اس لفظ کی جمع کُرسُٹ (سین کے سکون کے ساتھ) اور رُسُٹ لُ (سین کے ضمے کے ساتھ) دونوں طرح مستعمل ہے۔

رسول اور نبی: شرعی اصطلاح میں رسول سے مراد ایسا مرد انسان ہے جس کی طرف شریعت کی وجی کی گئی ہو، اور اس کی تبلیغ کا تھم بھی دیا گیا ہو، کین جس کی جانب صرف وجی کی گئی ہو اور تبلیغ کا تھم نہ ہوتو اس کو نبی کہاجا تا ہے، اس اعتبار سے ہررسول نبی ہوسکتا ہے لیکن ہر نبی رسول نہیں ، بسا اوقات مبعوث خص صرف نبی ہوتا ہے رسول نہیں ہوتا ہے رسول نہیں ہوتا ہے رسول نہیں موتا ہے سے مراد گھر صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔
طرف مضاف ہے سے مراد گھر صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔

<u>ھد گیٰ:</u> ھدیٰ کے لغوی معنی ہیں بیان اور دلالت ورہنمائی ،جبیبا کہ سورۃ کھم السجدۃ میں اللہ تعالیٰ ارشاد فرما تاہے:

وأما ثمود فهديناهم فاستحبو االعمي على الهدى

''اوررہی قوم ثمودتو اسے بھی ہم نے راہ حق دکھلا دی کیکن اس نے ہدایت کی راہ چھوڑ کراند ھے بین کاشیوہ اختیار کیا۔''

دوسری جگدارشادہ:

انا هديناه السبيل اما شاكراً واما كفوراً. (الدهر:٣)

" "ہم نے اس پررا ممل کھول دی، اب سیاس کا کام ہے کہ یا تو شکر کرنے والا ہو یا ناشکرا۔"

ھدیٰ اس معنی کے لحاظ سے تمام انسانوں کے لئے عام ہے یہی وجہ ہے کہ قرآن کریم کی بھی بہی صفت بیان کی گئی ہے جبیبا کہ اللہ تعالیٰ فرما تا ہے:

ان هذاالقرآن يهدى للتى هي اقوم. (الاسراء: ٩)

" بلاشبه بیقر آن اس راه کی طرف رہنمائی کرتا ہے جوسب سے سیدھی راه ہے۔" اور رسول الله صلی الله علیہ وسلم کو بھی ہدایت کی اسی صفت سے متصف کیا گیا ہے:

وانك لتهدى الى صراط مستقيم. (الشورئ: ۵۲)

"بےشک (اے پغیمر)تم راہ راست کی رہنمائی کررہے ہو۔"

هدىٰ كالفظاتوفيق اورالهام كے معنوں ميں بھى مستعمل ہے،كيكن اس معنى ميں اس خض كا كالفظاتوفيق اورالهام كے معنوں ميں الشخص كے لئے خاص ہوگا جس كواللہ تعالىٰ ہدايت دينا چاہے، اللہ تعالىٰ ارشاد فرما تا ہے: فمن يو د الله ان يهديه يشوح صدر هٔ للاسلام.

''جس کواللہ توفیق دینا جا ہتا ہے تواس کا سیندا سلام کے لئے کھول دیتا ہے۔'' اور یہی وجہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے رسول سے اس معنی کی نفی کی ہے، فرما تا ہے:

انک لاتھدی من أحببت ولکن الله يھدی من يشاء. (القصص: ۵۲) ''اے پیغمبرتو جے چاہے ہدایت نہیں کرسکتا بلکہ اللہ تعالیٰ ہی جے چاہے ہدایت کرتا ہے۔''

اوریہاں (نص کتاب میں) ھدیٰ سے مرادوہ تمام تپی خبریں منجے اور ورست ایمان ، نفع بخش علوم اور تمام اعمال صالحہ ہیں جنہیں لے کر آپ صلی اللہ علیہ وسلم اس دنیا میں تشریف لائے تھے۔

دین کالفظ متعدد معنوں کے لئے آتا ہے ان تمام معانی میں ایک معنی ہے جزاء وبدلہ، جبیبا کہ قرآن میں ہے: "مالک یوم الدین" اوراسی معنی میں ہے اھل عرب کی بیشل بھی "کما یدین الفتی یدان" لعنی جیبا کرے گاولی ہی جزابھی ملے گی۔ دین کا دوسرا ایک معنی ہے خضوع اور انقیاد، لیعنی مطیع وفر مانبردار ہونا،
کہاجا تاہے کہ "دان لے " یعنی اس کے لئے عاجزی اختیار کی اور فر مال بردار ہوا،
اوراسی طرح کہتے ہیں کہ "دان اللہ کذا أو علی کذا "اس نے فلال چیز کے
ذریعداللہ کی فر مانبرداری اختیار کی یعنی اسے بطور دین اختیار کیا۔

یہاں (نص کتاب میں ) دین سے مراد وہ تمام احکام وشرائع ہیں جن کے ساتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم مبعوث ہوئے چاہے ان کا تعلق اعتقادی امور سے ہویا قولی وفعلی امور سے۔

دین الحق میں دین کی الحق کی طرف اضافت، اضافت موصوف الی صفت کے قبیل سے ہے، ایون اس کی اصل "الدین الحق" ہے، اور "الحق" حق کی امصدر ہے، معنی ہے ثابت اور واجب ہونا، الحق سے مراد ہے قیقی اور ثابت شدہ ۔ باطل جق کی ضد ہے اور باطل وہ شی ہے جس کی کوئی حقیقت اور اصل نہ ہو۔

"ولیظهره علی الدین کله" میں لام تعلیل کا ہے اوراس کا تعلق فعل ماضی"أرسل" سے ہے، فعل مضارع یے ظہر"ظهور" سے شتق ہے جس کا معنی ہے "فلواورغلبہ"پوری عبارت کا مفہوم ہے" تا کہ اس دین حق کودلائل اور بر ہان کے ذریعے تمام ادیان پرسر بلند کردے۔" یہاں الدین میں الف لام جنس کا ہے، اس میں اسلام کے علاوہ تمام باطل ادیان آ جاتے ہیں۔

"و کفی بالله شهیداً" میں شہید بروزن فعیل مبالغہ کاصیغہ ہے جو شَهِدَ سے مشتق ہے، اور شَهِ سے مشتق ہے، اور شَهِ سے مفتور سے مفتور سے مفہوم عبارت سے ہوئے یا سیارت کی صدافت کی خبر دیتے ہوئے یا تمام امور سے مکمل طور پرواقف اور مطلع ہونے میں اللہ تعالیٰ کی ذات ہی کافی ہے۔

گذشتہ بحوث کا خلاصہ میہ ہے کہ کممل اور پورے طور پر تمام کمالی صفات اللہ تعالیٰ کے لئے ثابت ہیں۔اوراس کی حمد وثنا اور تعریف کی وجہ اپنے بندوں پر اس کی وہ

نعتیں ہیں جن کا شار مخلوق کے بس سے باہر ہے،اس کی سب سے عظیم نعت بیہ ہے کہ ان سے محرصلی اللہ علیہ وسلم کی ہدایت اور دین حق کے ساتھ تمام عالم کے لئے رحمت اور نیکوکاروں کے لئے مبشر بنا کر مبعوث کیا تا کہ دین ہدایت اور دین حق کوکامل دلائل و براہین کے ذریعے تمام ادیان پر غالب کردے، اورا پنے اس رسول کی صدافت اوراس کی لائی ہوئی شریعت کی حقانیت پر اللہ تعالیٰ کی گواہی ہی کافی ہے، اوراس سلسلے میں اس کی شہادت اور گواہی اس کے قول کے ذریعے بھی ہوتی ہے اور فعل کے ذریعے بھی ،آپ کی لائی ہوئی شریعت کی صدافت پر اللہ تعالیٰ کی بڑی شہادت ہے کہ اس نے مختلف مجزات اور براہین کے ذریعے اپنے رسول کی یوری طرح مدوفر مائی۔

<u>شہادت:</u> کسی شے کی اطلاع اس کی حقیقت کے مکمل ادراک اوراس کی صحت اور ثبوت کے پختہ یقین کے ساتھ دینا شہادت کہلاتا ہے۔

شہادت کا اعتبارای وقت ہوگا جب کہ وہ اقر ارواذ عان کے ساتھ ہو، نیز زبان ودل دونوں اس کی موافقت کریں، چنانچہ اللہ تعالی نے منافقین کوان کے اس قول نشھد انک لوسول اللہ میں جھوٹا قر اردیا ہے باوجود یکہ انہوں نے اپنی زبان سے اقر ارکر لیا تھا۔

کلمہ تو حید کامفہوم: لاالله متفقہ طور پرتمام انبیاء کرام کیم الصلوة والسلام کا کلمہ تو حید ہے، بلکہ یہ کہاجائے کہ یہی کلمہ ان کی دعوت ورسالت کا خلاصہ اوراس کا اصل جو ہر ہے اوران میں سے ہرایک نے اس کلمہ کواپے مشن کا نقطہ آغاز قرار دیا ہے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا کہ ' مجھے تھم ہوا ہے کہ میں اس وقت تک قال کروں جب بنک کہلوگ لااللہ الااللہ کا اقرار نہ کرلیں، اس کے اقرار کر لینے کے بعد گویا انہوں نے اپنی جان و مال کو مجھ سے محفوظ کرلیا، اللہ یک اس کے قل کے ساتھ لے اور ان کا حساب اللہ کے ذھے ہے۔'

ل بخاری وسلم کی ایک روایت کے الفاظ یوں ہیں: الا بحق الاسلام' کیعنی الایہ کہ وہ کسی اسلامی قانون کی زدمیں آجائے۔

اس کلمہ کی دلالت، تو حید پراس اعتبار سے ہے کہ پیکمہ بیک وقت نفی اورا ثبات پر مشمل ہے اور بیک وقت نفی اورا ثبات حصر کا متقاضی ہے، اور بیاسلوب، مجر دا ثباتی اسلوب مثلاً "الله واحد" کہ اللہ ایک ہے کے مقابلے زیادہ بلیغ ہے، چنا نچاس کلمہ کے نصف اول سے غیر اللہ کے الوجیت کی نفی اور نصف آخر سے صرف اور صرف اللہ کی الوجیت کا اثبات ہوتا ہے، کلمہ لا اللہ الا اللہ میں خبر مقدور و مخذ وف ما ننا ضروری ہے اصل عبارت ہے "لا معبود و بحق موجود الااللہ" کلمہ تو حید کے بعد مذکور جملہ "لا شریک له" کلمہ تو حید کے بعد مذکور جملہ "لا شریک له" کلمہ تو حید کے بعد مذکور جملہ "لا شریک له" کلمہ تو حید کے بعد مذکور جملہ "لا شہد یک له" کلمہ تو حید کے مقاور الا وراس کے بعد کا "اقبوار الا سے " اشہد فعل مضارع واحد شکلم کا مصدر مو کدہ ہے اس کا معنی ہے کہ میں زبان ودل سے اقرار کرتا ہوئے شہادت و گوائی دیتا ہوں ، اور اس کے معالم عد جملہ کو تو حید سے دول سے اقرار کرتا ہوئے شہادت و گوائی دیتا ہوں ، اور اس کے معالم عد جملہ کہ کتوب " تو حیداً" کا مطلب ہے جو کہ تو حید معرفت و اثبات پر شنی ہے۔ مراد تو حیداً" کا مطلب ہے جو کہ تو حید معرفت و اثبات پر شنی ہے۔

الله رب العزت كى وحدانيت كى شهادت أوررسول اكرم صلى الله عليه وسلم كى رسالت وعبوديت كى گوائى كائيساته تذكره ال بات كى طرف اشاره ہے كه دونوں ئى گوائياں بيك وفت مطلوب بيں ان بين سے صرف كى ايك كى شهادت كافى نہيں ، اسى غرض كى توضيح كے لئے اذان وتشھد دونوں ميں ان دونوں شهادتوں كومعاً ذكر كيا گياہے ، بعض مفسرين نے آيت كريم "و دفعنا لك ذكر ك" كى تفيران الفاظ ميں كى ہے لئے الاذكر ت معى "ليعنى مير ن ذكر كے ساتھ آيكا بھى تذكره ہوتا ہے۔ "لا أذكر الاذكر ت معى "ليعنى مير ن ذكر كے ساتھ آيكا بھى تذكره ہوتا ہے۔

آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے لئے دوسفتیں رسالت وعبدیت کامعاً تذکرہ ہواہے اس کی وجہ رہے کہ اگر کسی بندے کی تعریف وتو صیف کا اگر کوئی اعلیٰ معیار ہوسکتا ہے تو یمی ہے۔

عباوت: بيروى حكمت ہے جس كے لئے الله تعالى فے مخلوقات كى تخليق فرمائى، جبياكدارشادہے: وما خلقت الجن والانس الا ليعبدون.

''میں نے جن وانس کی تخلیق محض اپنی ہی عبادت کے لئے کی ہے۔'' اور مخلوق کی معراج بھی اسی مقصد کے اثبات میں ہے ایک بندہ جس قدر خود کو عبودیت کے قالب میں ڈھالے گااسی قدر اس کی قدر ومنزلت میں بھی اضافہ ہوگا اوراس کے درجے بلند ہوں گے، اسی لئے اللہ تبارک وتعالی نے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو عزوشرف کے مقامات میں اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے بلند و بالا مرتبہ و پوزیش کو بیان کرتے وقت لفظ عبد سے ہی یا دکیا ہے۔ مثلاً:

20

☆ .....اسراءاورمعراج کےواقع میں۔

" مجھے اس قدر نہ بڑھاؤ جبیہا کہ نصاریٰ نے عیسیٰ ابن مریم کو بڑھادیا، میں تو صرف ایک بندہ ہوں بس تم مجھے اللہ کا بندہ اوراس کا رسول کہو۔''

آپ سلی الله علیہ وسلم کی رسالت وعبدیت کی شہادت کا مقصود یہ ہے کہ بندہ الله تعالیٰ کے لئے آپ سلی الله علیہ وسلم کی کمال عبدیت اور کامل رسالت کا اعتراف کر لے، اوراس بات کا بھی اعتراف کر لے کہ آپ سلی الله علیہ وسلم اپنی کامل خصوصیات وعادات کے سبب ساری مخلوقات پر فائق اور سب سے ممتاز ہیں ، اور یہ شہادت مکمل اس وقت ہوگی

جب کہ بندہ آپ سکی اللہ علیہ وسلم کی بتائی ہوئی تعلیمات کی تصدیق نہ کرلے اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے ہر حکم کی تابعداری اور منصیات سے اجتناب نہ کرلے۔

مفہوم صلاۃ کی تعین صلاۃ کالغوی معنی ہے دعا، جیسا کر آن میں ہے:

وصل عليهم ان صلاتك سكن لهم. (التوبة: ١٠٣)

''اور(اے نبی)تم ان کے لئے دعا کرتے رہو، بے شک تمہاری دعا کیں ان کے لئے باعث سکون ہیں۔''

کے لفظ صلاق کا استعال جب اللہ تعالیٰ کی جانب سے اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں ہوتو اس وقت اس کا سب سے سیح مطلب وہ ہوگا جے امام بخاری نے سیح بخاری میں ابوالعالیۃ سے منقولہ روایت میں ذکر کیا ہے۔ فرماتے ہیں: صلاق اللہ علی رسول کا مطلب ہے اللہ تعالیٰ کا اپنے فرشتوں کے پاس اپنے رسول کی تعریف وقو صیف بیان کرنا۔ کا مطلب ہے اللہ تعالیٰ کا استعفار کے معنی کے جانب سے ہوتو اس وقت استعفار کے معنی

میں ہوگا، کچ حدیث میں ہے:

والملائكة يصلون على أحدكم مادام في مجلسه الذي فيه ، يقولون اللهم اغفرله اللهم ارحمه.

''فرشتے تمہارے ایک آدمی کے حق میں دعائے استغفار کرتے رہتے ہیں جب تک کہوہ اس جگہ ہیٹھارہے جہاں اس نے نماز پڑھی ہے۔فرشتے کہتے ہیں اے اللہ!اسے بخش دے،اےاللہ!اس پررحم فرما۔''

کے اور عام آدمیوں کی جانب سے اس لفظ کے استعمال ہونے کی صورت میں تضرع اور دعا کامعنی ہوگا،

آل انتخص سے مرادوہ لوگ ہیں جو کسی گہر نے تعلق قرابت وغیرہ کے ذریعے اس کی طرف منسوب ہوں، نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی آل میں وہ لوگ داخل ہیں جن پر صدقہ حرام ہے، اور ریہ بنو ہاشم اور بنوالمطلب کے افراد ہیں، اور بھی آل بول کر آپ صلی الله عليه وسلم حيتما متبعين مراد لئے جاتے ہيں۔

آل کی اصل اُصل ہے ھا کوہمزہ سے بدلنے پردوہمزہ جمع ہو گئے لہذا دوسر سے کوالف سے بدل دیا،اس کی تصغیراُ هیل یا اُویل آتی ہے،آل کا استعمال اکثر شرف کے طور پر ہوتا ہے اسی لئے آل اسکاف اور آل حجا منہیں کہہ سکتے۔

صحب سے مراد آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب ہیں یعنی وہ تمام حضرات جنہوں نے ایمان کی حالت میں آپ سے ملاقات کی اور بحالت ایمان ہی ان کی وفات ہوئی ہو۔

السلام، سلم یسلم تسلیماً کا اسم مصدر ہے معنی ہے ہر مصیبت اور نالبندیدہ شی
سے سلامتی و حفاظت طلب کرنا ، السلام اللہ تعالیٰ کے اسمائے حسنی میں سے ایک ہے جس
کامعنی ہے ہر نقص وعیب سے پاک اور بری ہستی ، یا وہ ذات جو آخرت میں اپنے مومن
بندوں پرسلام کرنے والا ہے۔

"مزیداً" کالفظ "تسلیماً" کی صفت ہے اور "زاد" فعل متعدی کامفعول ہے اور تقدیرے "مزیداً فیم" "اما بعد" بیابیا کلمہ ہے جسے مقصوداصلی کے آغاز کے طور پر استعال کیا جاتا ہے، آپ صلی الله علیہ وسلم اسے اپنے خطبات اور رسائل میں بکثرت استعال کرتے تھے نحویوں کے زدیک اس کا مطلب ہے: "مھما یکن من شی بعد."

#### فرقهُ ناجيه

فهذا اعتقادالفرقة الناجية المنصورة الى قيام الساعة أهل السنة والجماعة وهو: الايمان بالله وملائكته وكتبه ورسله والبعث بعدالموت والايمان بالقدر حيره وشره.

یہاں عبارت میں مصنف کے قول''طذا'' سے ان تمام ایمانی واعتقادی امور کی جانب اشارہ ہے جن کا اجمالی بیان آگے''وھوالا یمان باللہ'' کے لفظ سے آرہا ہے۔

اعتقاد: اعتقد كذا كامصدر ب، مطلب بيكسى چيز كوبطور عقيده اختيار كرنا، يعنى ضمير ودل اس پرجم جائيس اوراس ك ذريع الله كي قربت حاصل بو، يدلفظ "عقد المحبل" سيليا گيا بي يعنى رسى باندهنا چرمضبوط اوراعتقاد جازم كمعنى مين اس لفظ كا استعال بوا

فرقد: لوگوں کی ایک جماعت کوکہاجا تا ہے۔اور آپ صلی الله علیہ وسلم کے قول سے اخذ کرتے ہوئے اس فرقہ کو ناجیہ لینی نجات یافتہ اور منصورہ لینی ''مدد کیا ہوا'' کہا گیا، آپ صلی الله علیہ وسلم نے فرمایا:

"میری امت کا ایک گروہ ہمیشہ تق پر باقی رہے گا، کسی ملامت گرکی ملامت اسے پچھ بھی نقصان نہ ہونچا سکے گی یہاں تک کہ اللہ کا حکم آجائے گا۔"

اورایک دوسری حدیث میں آپ صلی الله علیہ وسلم کے اس قول کی بنیاد پر بھی کہ ''میامت ہمتر فرقوں میں منقسم ہوجائے گی سوائے ایک جماعت کے سب جہنم میں جائیں گے، اوروہ (نجات یافتہ جماعت وہ ہوگی) جو اس طریق کارپر کاربند ہوگی جس پر آج میں اور میرے صحابہ ہیں۔''

مُتن عبارت میں مذکور جمله "اهل النة والجماعة" الفرقة سے بدل واقع ہے۔

<u>سنت:</u> سنت سے مرادوہ طریقہ ہے جس پررسول الله صلی الله علیہ وسلم اورآپ صلی الله علیہ وسلم کے صحابہ کرام تھے، اور بیطریقہ بدعات وخرافات کے ظہور سے پہلے کا ہے۔

جماعت: گروہ کوکہاجاتاہے ، یہاں جماعت سے مراد اس امت کے اسلاف لینی صحابه و تابعین میں جو کتاب وسنت کے تیجے وصری کطریقے پر کاربند تھے۔ جهد ایمانیاتی امور: ایمان بالله اورای طرح فرشتون ، تمام آسانی کتب، رسولوں ،موت کے بعدا مھنے اور بھلی بری تقدیر پرایمان لانا۔ امورایمان کے ارکان ہیں ان تمام پر کتاب وسنت کے بتائے ہوئے طریقے کے مطابق ایمان لانے سے ہی ایمان کمل ہوسکتا ہے، جوان میں سے کسی ایک کا بھی انکار کرے یا تسیح طریقے پرایمان نہ لائے تو وہ کافر ہے۔ان چھامور کا تذکرہ حدیث جریل میں ہواہے جو کہ بہت ہی مشہور حدیث ہے،حضرت جبریل علیہ السلام نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے باس ،آپ سے اسلام، ایمان اوراحسان کے متعلق سوال کرنے کے لئے تشریف لائے تو آپ صلی الله علیه وسلم نے ان کوجواب دیا تھا کہتم الله اوراس کے فرشتوں، کتابوں اور رسولوں پرایمان لا ؤاور ساتھ ہی بعث بعد الموت اور بھلی بری تقذیر پر بھی ایمان لا وَتقدّ مریکا تلخ وشیریں سب اللّٰد تعالیٰ کی جانب سے مقرر کردہ ہے۔ ملائك ملك كى جمع جاس كى اصل ما لك بجوالسوكة سے شتق ب جس کے معنی رسالت کے ہیں۔ بیاللہ تعالیٰ کی تمام مخلوقات میں سے ایک مخلوق ہے جس کامسکن الله تعالی نے آسان کومقرر فر مایا ہے تمام ملائکہ مخلوقات سے متعلق تمام امور کو انجام دینے پرمقرر ہیں، اللہ تعالی نے اپنی کتاب میں ان کی صفت بوں بیان فرمائی ہے کہ بیلوگ الله کی جانب سے دیئے گئے احکام کی خلاف ورزی نہیں کرتے بلکہ وہی کرتے

ہیں جس کا انہیں تھم دیا جا تا ہے، نیز بہلوگ بغیر رکے ہوئے صبح وشام سلسل اس کی تسبیح

و کلیل بیان کرتے رہتے ہیں۔

ان کے اعمال اوران کی صفات کے بارے میں کتاب وسنت میں واردشدہ متمام نصوص پر ایمان لا نا واجب اور ضروری ہے، نیز کتاب وسنت میں وارد نصوص کے خلاف کسی بھی قتم کے اعتقاد سے اجتناب بھی لازم ہے کیونکہ اس کا تعلق غیبی امور سے ہے جن سے ہم صرف اتنا ہی واقف ہیں جتنا کہ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں خردی ہے۔

مُحُتُبُ کتاب کی جمع ہے جو کتب سے ماخو ذہے جس کے معنی ہیں جمع کرنااور اکٹھا کرنا، یہال متن عبارت میں کتب سے مرادوہ تمام آسانی کتابیں ہیں جورسولوں پر نازل ہو کیں،ان تمام آسانی کتابوں میں ان چند کتابوں کا ہی ہمیں علم دیا گیا ہے۔

صحف ابراهيم

توریت: سیکتاب تختیو میں حضرت موی علیہ السلام پرنازل ہوئی۔
 انجیل: سیکتاب حضرت علی علیہ السلام پرنازل ہوئی۔
 خرجود: سیکتاب حضرت واؤد علیہ السلام پرنازل ہوئی۔

کے قسر آن کریم: یہ کتاب نزول کے اعتبار سے سب سے آخری ہے، اور کچیلی تمام کتابوں پر غالب ہو کرتمام کو منسوخ کرتی ہے، قرآن کے سوانازل شدہ تمام کتابوں پر صرف اجمالی ایمان واجب ہے۔

کُسُل رسول کی جمع ہے رسول وہ مردانسان جس کی جانب اللہ تعالیٰ نے کسی شریعت کی وجی کی اوراس کی تبلیغ کا حکم بھی دیا ہو، جیسا کہ بچھلے صفحات میں اس کی تفصیل گزرچکی ہے، ان تمام انبیاءورسل پرایمان لانا واجب ہے جن کا قرآن میں ناموں کے ساتھ ذکر آیا ہے ان کی کل تعداد بچیس (۲۵) ہے جن کا ذکر شاعر نے اپنے ان دوشعروں میں کردیا ہے:

من بعد عشر ويبقى سبعة وهم ذوالكفل آدم بالمختار قد حتموا في "تلك حجتنا" منهم ثمانية ادريس هو د شعيب صالح و كذا

آیت' تلک جینا''میں دس کے بعدآ ٹھ (یعنی کل اٹھارہ) کا ذکر ہے، اور سات رہ گئے تو وہ اور ہیں۔ ھود، شعیب، صالح۔ اس طرح ذوالکفل اور آ دم میں اور مختار صلی اللہ علیہ وسلم پران کا سلسلہ ختم کر دیا گیا ہے۔

سورہ انعام کی آیت نمبر۸۳ سے ۸۶ تک جن اٹھارہ انبیا ہے کرام کا تذکرہ کیا گیاہے۔ان کے نام یہ ہیں:

ابراہیم، اسحاق، یعقوب، نوح، داؤد، سلیمان، ابوب، بوسف، مویٰ، ہارون، زکریا، یجیٰ، بیسیٰ، الیاس، اساعیل، یسع، بونس اورلوط علیہم الصلاق والسلام، ان کے علاوہ سات انبیائے کرام جن کا تذکرہ مختلف مقامات میں ہے وہ یہ ہیں:

ادريس،هود،شعيب،صالح، ذوالكفل، آدم اورمحميليهم السلام\_

ان انبیائے کرام اوررسولوں کے علاوہ بھی جتنے انبیاء ورسل ہیں ان تمام پر اجمالی طور پر ایمان رکھیں گے، وہ اس طرح کدان کے اساء اور ان کی تعداد کی تلاش وجتجو کے بغیر ہم ان کی نبوت ورسالت پر مکمل ایمان رکھیں گے کیونکہ اس کا تعلق ان امور سے ہے۔ جن کا خصوصی علم صرف اللہ کو ہے۔ قرآن کریم میں اللہ تعالی فرما تاہے:

ورسلاًقد قصصناهم عليك من قبل ورسلاًلم نقصصهم عليك.

''اور بہت سے رسولوں کے واقعات ہم پہلے سنا چکے ہیں اور بہت سے رسولوں کا حال ہم نے تہمیں نہیں سنایا۔'' (النساء:۱۲۴)

اس بات پرایمان لا ناواجب ہے کہ ان تمام انبیاء ورسل نے اپنے ساتھ لائی ہوئی شریعت اللہ کے حکم کے مطابق مکمل طور سے پہو نچادی اور اسے اس قدر واضح کردی کہ ان میں سے کسی ایک کی جانب بھی جہل ونا دانسگی کی نسبت کی گنجائش ہی نہیں ہے، نیز اس بات پر بھی ایمان رکھنا ضروری ہے کہ تمام انبیاء ورسول جھوٹ وخیانت ، کتمان اور بلادت جیسی ہرفتم کی سفلی صفات سے بری اور بالکل معصوم ہیں۔ان میں سب سے افضل اولوالعزم انبیاء کرام ہیں ،ان اولوالعزم انبیاء میں مجموصلی اللہ علیہ وسلم ،ابراہیم علیہ

السلام، موی علیه السلام، عیسی علیه السلام اورنوح علیه السلام مشهور بین کیونکه قرآن کریم میں ان کا ذکر ایک ساتھ ہوا ہے:

واذأخذنا من النبيين ميثاقهم ومنك ومن نوح وابراهيم وموسى في وعيسى بن مريم.

''جب کہ ہم نے تما م نبیوں سے عہد لیا اور (اے نبی) تم سے ابر اہیم ، موسیٰ اور مریم کے بیٹے عیسیٰ سے۔'' (الاحزاب: ۷) دوسری جگہ ارشاد ہے:

شرع لكم من الدين ماوصى به نوحاً والذى أوحينا اليك وما وصينا به ابراهيم وموسى وعيسى أن أقيمواالدين والاتتفرقوا فيه.

"الله نے تنہارے لئے وہی دین مقرر کر دیا ہے جس کے قائم کرنے کااس نے نوح کو تھم دیا تھا اور جس کی وی ہم نے ابراہیم، نوح کو تھم دیا تھا اور جس کی وی ہم نے ابراہیم، موٹی بھیسی کو دیا تھا، کہاس دین کو قائم رکھنا اور اس میں چھوٹ نے ڈالنا۔" (الشور کی:۱۳۱)

لعث لفت میں اثارہ اور تحریک کو کہتے ہیں لیعنی بھڑ کا دینا اور حرکت پیدا کرنا، شرعی اصطلاح میں بعث سے مراد ہے لوگوں کے مابین فیصلے کی غرض سے بروز قیامت مردوں کوزندہ کرکے ان کی قبروں سے تکالناہے، چنا نچہ جو شخص ذرہ برابر بھی نیکی کرےگا تو وہ اسے دیکھے لے گااور جو مثل ذرہ بھی شرکرے گا تو وہ بھی اسے دیکھے لے گا۔

بعث پر بالکل ویسے ہی ایمان لا ناواجب اور ضروری ہے جیسے اللہ نے اپنی کتاب میں بیان کیا ہے بعنی دنیاوی اجساد واجسام کے بکھر ہے ہوئے اور تحلیل شدہ اعضاء کے اجزاءکو جمع کرنا اور اس کی از سرتو تخلیق کر کے اس میں دوبارہ زندگی ڈال دینا۔

جسمانی اور بدنی بعث کے مثکرین فلاسفہ اور نصاری وغیرہ کا فرین اور رہے وہ لوگ جو جسمانی بعث کا اقرار تو کرتے ہیں لیکن ان کا عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ارواح کو دنیاوی اجسام کے علاوہ دوسرے اجسام میں اٹھائے گا توبیلوگ بدعتی اور فاسق ہیں۔ قدر: اصل میں مصدرہ، کہاجاتا ہے قدرت الشی کماضی میں دال کے فتی کے ساتھ اور دال کے کرہ کے ساتھ قدراً وقدراً اس کا معنیٰ ہے مقدار کا احاط کرنا۔

شرعی اصطلاح میں قدر سے مرادیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ تمام اشیاء کی مقدار اور ان کے زمانوں سے ازلی طور پر واقف ہوا، پھر اس نے اپنی قدرت ومشیت سے اپنے علم کے مطابق اس کی تخلیق کی ، اور ان کوظاہر کرنے سے قبل ہی اس نے آئییں لوح محفوظ میں لکھ لیا، جبیبا کہ حدیث میں آتا ہے:

"الله تعالى نے اول قلم كو پيدا كيا، پھراس سے كہا كه كھودے، قلم نے كہا كہ ميں كيا كھوں؟ الله تعالى نے كہا جو كچھوا قع ہونے والا ہے اسے لكھ دے۔"

السلط مين قرآن كي آيت ب:

ماأصاب من مصيبة في الأرض و لافي انفسكم الافي كتاب من قبل أن نبرأها.

''جومصیبت بھی زمین پرنازل ہوتی ہے یاتہاری جانوں پر ،تووہ لوح محفوظ میں قبل اس کے کہ ہم اسے پیدا کریں کھی ہوئی ہے۔'' (حدید:۲۲)

segrifices suppressed about the

#### ذات وصفات کے باب میں اہل سنت کا موقف

ومن الايمان بالله: الايمان بما وصف به نفسه في كتابه وبما وصفه به رسوله من غير تحريف ولا تعطيل ومن غير تكييف ولاتمثيل. بل يومنون بأن الله سبحانة (ليس كمثله شئ وهو السميع البصير).

یہاں سے ایمانیات کا تفصیلی بیان آرہا ہے۔ ومن الایمان باللہ میں لفظ "من" فیہ ہے ، مفہوم یہ ہے کہ اهل سنت والجماعت کے جملہ ایمانیاتی امور میں بحثیت سرچشمہ اول کے جوسب سے اہم اور اساسی اصول ہے ، وہ ہے اللہ تعالی پر ایمان لانا ، یہ لوگ اللہ تعالی کی ان تمام صفات پر ایمان رکھتے ہیں جن سے خود اس نے اپنے آپ کو متصف کیا ہے یااس کے رسول نے جن صفات کا اس کو حامل قرار دیا ہے بغیر کسی تحریف و تعطیل کے اور بغیر اس کے کہ ان کی کیفیت متعین کی جائے یا ان کی تمثیل بیان کی جائے۔ "من غیر تحریف" یہ جملہ اس کے ماقبل جملہ "الایہ مان بھا و صف بد نفسد" سے متعلق غیر تحریف" یہ جملہ اس کے ماقبل جملہ "الایہ مان سے بر ہیز کرتے ہوئے ایمان رکھتے ہیں یو بالعظی کے ایمان رکھتے ہیں اور اگر کسی صفت سے میں یعنی اس کے لئے صفات کو تمثیل بیان کئے بغیر ثابت کرتے ہیں اور اگر کسی صفت سے میں یعنی اس کے لئے صفات کو تمثیل بیان کئے بغیر ثابت کرتے ہیں اور اگر کسی صفت سے میں دو اور یاک قرار دیتے ہیں تو بالعظیل۔

تحریف: لغوی اعتبارے بیلفظ اہل عرب کے اس قول "حرفت الشی عن وجھد" سے ماخوذ ہے اس کامعنی ہے جھادینا اور بدل دینا، بیلفظ" باب ضرب" سے آتا ہے، اس میں تشدید مبالغہ کی ہے۔

سی کلام کے اندر تحریف کا مطلب سے کہ کلام کورائج اور متیا در معنی سے ہٹا کراسے دوسراکوئی ایسامعنی وے دیا جائے جس پروہ لفظ دلالت نہ کررہا ہوالا ہے کہ کوئی

مرجوح احمّال ہولیکن اس صورت میں بھی اس میں کوئی ایبا قرینہ پایاجانا ضروری ہے جس سے مرادواضح ہو سکے۔

تغطیل: بیلفظ عطل سے ماخوذ ہے اس کامعنی ہے خلو، فراغ اور ترک، قرآن میں ہے "وبئر معطلة" لینی وہاں کے لوگوں نے اسے چھوڑ دیا اور وہاں آنا ترک کردیا۔

یہاں صفات کے باب میں تعطیل سے مراد ہے الٰہی صفات کی نفی کر دینا اور اللہ کی ذات کے ساتھ ان صفات کو قائم ماننے سے انکار کر دینا۔

اس تفویض والے طرزعمل کواہل سنت والجماعت کا طریقہ ثابت کرنا نہایت ہی فلط ہے۔ بعض متاخرین اشاعرہ وغیرہ نے اس عمل کواہل سنت کی طرف منسوب کرنے کی کوشش کی ہے، جب کہ بیاہل سنت کا طریقہ ہوہی نہیں سکتا کیونکہ سلف معنی کی معرفت اوراس کے علم میں بھی بھی تفویض کے قائل نہیں رہے۔اور نہ ہی ان کے زویک کوئی ایسا

کلام ہے جسے پڑھتے تو ہوں لیکن اس کامفہوم و معنی نہ سجھتے ہوں بلکہ وہ لوگ کتاب وسنت کے جملہ نصوص کے معانی کو بحسن وخو بی سجھتے تھے، اور نصوص سے ثابت شدہ صفات کو اللہ تعالیٰ کے لئے ثابت بھی کرتے تھے، البتہ ان صفات کی کیفیات اور ان کی حقیقتوں کو اللہ کے حوالے کردیا کرتے تھے، جبیا کہ امام مالک سے جب اللہ تعالیٰ کے عرش پرمستوی ہونے کی کیفیت کے متعلق سوال کیا گیا تو انہوں نے فرمایا:

"الاستواء معلوم والكيف مجهول"

استواء کامعنی معلوم ہے لیکن اس کی کیفیت مجہول ہے۔

تکییف اور تمثیل میں فرق: اس بات کا اعتقادر کھنا کہ اللہ تعالی کی صفات کی کیفیت ایس ہے یااس کی صفات کی کیفیت کے متعلق سوال کرنا''تکیپیف' ہے۔ اور اس بات کا عقیدہ رکھنا کہ اللہ تعالی کی صفات کی کیفیت کی صفات کی مثل ہیں 'دہمثیل'' کہلاتی ہے۔ من غیر تکییف کا یہ مطلب ہر گرنہیں کہ اہل سنت صفات کے کیفیت کی بالکلیہ نفی کردیتے ہیں کیونکہ ہرشی کی کوئی نہ کوئی کیفیت ضرور ہوگی بلکہ مطلب ہیہ کہ بیلوگ صفات کی کیفیت کو صفات کی کیفیت کو صفات کی کیفیت کو سال کے سواکوئی نہیں جانیا۔

لیس کمثلہ شئ وھوالسمیع البصیر اس کے مثل کوئی شی نہیں وہ خوب سننے اور دیکھنے والا ہے۔

یہ کتاب اللہ کی ایک محکم آیت ہے جو صفات کے باب میں اہل سنت والجماعت کے باب میں اہل سنت والجماعت کے نزدیک ایک دستوراورقانون کی حیثیت رکھتی ہے، اس آیت میں اللہ تعالی نے نفی واثبات دونوں کو ایک جگہ جمع کردیا ہے، چنانچہ اس آیت میں اس نے اپنی ذات سے مثل کی نفی کرتے ہوئے اپنے لئے دوصفت سمع وبصر کا اثبات کیا ہے، اس سے بیہ ثابت ہوتا ہے کہ مطلق طور سے صفات کی نفی کردینا بھی صحیح اور برحق طریقہ نہیں ہے جسیا کہ ممثلہ کا اصول ہے، بلکہ جسیا کہ ممثلہ کا اصول ہے، بلکہ

صفات کو بالمثل ثابت کرنا ہی طریقہ حق ہے۔

آیٹ کریمہ میں لفظ" کے مشل" کا اعراب مختلف فیہ ہے لیکن سب سے سی کے یہ ہے کہ اس میں" کاف" کا اضافہ تا کیداورزور پیدا کرنے کے لئے کیا گیا ہے۔جیسا کہ شاعر کہتا ہے:

ليسس كمثل الفتى زهيس خلق يوازيه فى الفضائل نوجوان زبير كمثل كوئى نبيس كه فضائل بين اس كامقابله كرسكـ

فلاينفون عنه ماوصف به نفسه ،ولا يحرفون الكلم عن مواضعه ولا يلحدون في اسماء الله وآياته، ولا يكيفون ولا يمثلون صفاته بصفات خلقه لأنه سبحانه لاسمى له ولاكف له ولا ندله ولا يقاس بخلقه سبحانه و تعالى.

یے عبارت بھی صفات کے باب میں اہل سنت والجماعت کے گزشتہ موقف کی تفریع ہوئے تفریع ہوئے تفریع ہوئے تفریع ہوئے اپنے میں اور نہ ہی ان کلمات کو ان کے حقیقی معانی و مفہوم اس کی صفات کا نہ تو انکار فغی کرتے ہیں اور نہ ہی ان کلمات کو ان کے حقیقی معانی و مفہوم سے ہٹاتے ہیں ، نہ ہی صفات کی کیفیت بیان کرتے ہیں اور نہ ہی مماثل ۔

عبارت متن میں واردشدہ لفظ "مواضع" موضع کی جمع ہے عبارت میں مواضع کے جمع ہے عبارت میں مواضع ہے مراد وہ معانی ومفا ہیم ہیں جن پر اللہ تعالیٰ کی ذات وصفات سے متعلق واردشدہ کلمات کو منطبق کرنالا زم اور ضروری ہے کیونکہ یہی معانی حقیقی اور ثابت شدہ ہیں، چنانچہ اہل سنت والجماعت صفات کے باب میں ان حقیقی معانی سے اعراض وانح اف نہیں کرتے۔

الحاد كامفہوم: رہامؤلف گاي قول كه "اہل سنت الله كى آيات اوراس كے اساء و صفات ميں الحاد نہيں كرتے" تو علامہ ابن القيم اس سلسلے ميں فرماتے ہيں كہ الله تعالى كے اساء وصفات ميں الحاد كا مطلب ہے ان اساء اوران كے تقائق ومعانى كے سلسلے ميں حق

اور ثابت شدہ موقف سے انحراف کر لینا۔ الحاد کامعنی ہے ایک طرف جھکا و اور میلان، ل ح دکا مادہ اس معنی پر شمم ل ہے، اس مادے سے مرکب ایک لفظ ہے '' لحد'' قبر کے ایک کنارے کے شکاف کو لحد کہا جا تاہے جو نے سے ایک طرف مائل ہوتا ہے۔ اس سے ''السملحد فی اللدین'' ہے جس کے معنی ہیں جق سے اعراض و انحراف کرنے والا اور حق میں غیر حق کی آمیزش کرنے والا۔

الله تعالى كاساء وصفات ميس الحادكي مختلف صورتيس موسكتي ميس مشلاً:

ا..... تمام تراساء وصفات کے بالکلیہ جحد وا نکار کر دینا۔

٢.....ان اساءوصفات كےمعانی ومفاجيم كاانكاركر كے انہيں معطل چھوڑ دينا۔

س....انہیں سیج اور درست معانی سے پھیر کران کی فاسداور باطل تا ویلات کر کے۔

٣ ....ان اساء وصفات کو چند بدعات وخرافات کے لئے علامات وغیرہ متعین کر کے،

جیسا کہ اہل اتحادان کے اندرالحاد کے مرتکب ہوئے ہیں۔

گذشتہ سطور کا خلاصہ یہ ہے کہ سلف صالحین ہراس خبر پر پوری طرح ایمان
رکھتے ہیں جواللہ تعالیٰ نے اپنے بارے ہیں اپنی کتاب میں بیان کی ہے نیز ان تمام
خبروں پر بھی جواس کی ذات وصفات کے بارے میں اس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے
دی ہے، یہ لوگ ان تمام خبروں پر ہر شم کی تحریف و تعطیل اور تکدیف و تمثیل سے بچتے ہوئے
ایمان رکھتے ہیں، اور ذات باری تعالیٰ اور اس کی صفات کے متعلق کلام و گفتگو کو ایک ہی
قبیل سے تسلیم کرتے ہیں کیونکہ صفات کے سلسلے میں گفتگو ذات کے سلسلے میں گفتگو کی ہی
فرع ہے اور دونوں ایک ہی ہیں، چنانچہ جب ذات کو ثابت کریں گے تو وجود کا اثبات
ہوگا وجود کی کیفیت کا نہیں، بہی حال صفات کے اثبات کا بھی ہے، اپنے اس موقف کی
تعبیر سلف نے ان لفظوں میں کی ہے:

تمركماجاء ت بلاتاويل"

لینی اساء وصفات کے باب میں جو بھی نصوص وار د بیں انہیں سلیم کرکے

بلاتاويل گزرجاؤ\_

جولوگ سلف کے اس نقطہ نظر کو نہ مجھ سکے وہ بیہ خیال کر بیٹھے کہ اس عبارت سے ان کی مراد معنی سے تعرض کئے بغیر صرف لفظ کی قراءت ہے، جب کہ بیہ خیال باطل ہے۔ بلکہ یہاں اللہ تعالیٰ کے اساء وصفات میں ممنوعہ تاویل سے مراد بیہ ہے کہ معنی کی حقیقت واصلیت اور اس کی کیفیت کے پیچھے نہ پڑا جائے۔

امام احمد بن حنبل فرماتے ہیں کہ صرف انہیں اوصاف سے اللہ تعالی کو متصف مانا جائے گاجن اوصاف وصفات کوخوداس نے اپنے لئے یااس کے رسول صلی اللہ علیہ وسلم نے اس کے لئے ثابت کیا ہے، اس سلسلے میں کتاب وسنت سے تجاوز نہیں کیا جاسکتا۔''

امام بخاری کے شخ نعیم بن حماد قرماتے ہیں: جس نے اللہ کومخلوق کے مشابہ قرار دیا اس نے کفر کیا اور جس نے ان صفات کا انکار کیا جن صفات سے اللہ تعالیٰ نے خود کو متصف فرمایا ہے اس نے بھی کفر کیا۔ اور جن صفات سے اللہ نے خود کو متصف کیا ہے یا اس کے رسول نے اس کو متصف کیا ہے ان میں کسی بھی قتم کی تشبیدا ور ممثیل نہیں ہے۔

مؤلف کی ذکر کرده آگے کی عبارت "لأنه سبحانه لاسمی له و لا کفأ له و لا نفا له و لا نفا له و لا نفا له و لا ندله" الله سنت والجماعت کے موقف کے متعلق دی گئی گذشته خبر کی تعلیل ہے۔ یعنی میلوگ الله تعالی کی صفات کی کیفیت اوران کی مثال بیان نہیں کرتے کیونکہ الله تعالی کا نه تو کوئی ہمنام ہے اور نہ کوئی نظیر، اور نہ ہی اس کے برابرکوئی ہے اور نہ شریک۔

لاسمی له کا مطلب سے بے کہ کوئی اس کا نظیر نہیں جواس کا ہمنا م ہو سکے، یا کوئی اس کا مقابل نہیں جواس کے سامنے اپنی بڑائی جتلا سکے،اس امرکی وضاحت سورہ مریم میں مذکوراللہ تعالی کے اس قول سے ہوتی ہے: ﴿ هـل تـعـلـم له مسمیا ﴾ کیاتم اس کا کوئی ہمنام جانتے ہو؟ یہاں پر آیت کریمہ میں استفہام انکاری ہے مطلب سے ہماں کا کوئی ہمنام نہیں ہے۔

، الله تعالیٰ کے ہمنام کی نفی کا بیر مطلب نہیں کہ کسی کو اللہ کے نام جبیہا نام نہ دیاجائے، کیونکہ بہت سے اساء اللہ تعالیٰ اور اس کے بندوں کے درمیان مشترک ہیں،
بلکہ اس نفی کا مقصد سے ہے کہ ان اساء کو جب اللہ کے لئے بولا جائے تو اس کا معنیٰ اللہ کے
ساتھ خاص ہوگا کوئی دوسر ااس میں شریک نہ ہوگا۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے بندوں کے اساء
میں اشتر اک تو صرف اس کے مفہوم کلی میں ہے۔ اور بیصرف ذہنی ہوتا ہے۔ لیکن خارج
میں اس کا خاص جزئی معنی مراد ہوگا۔ اور اس معنی کی تعیین مضاف الیہ کے اعتبار سے
ہوگی۔ اگر اسم کی اضافت رب کی طرف ہے تو بیاس کے لئے خاص ہوگا بندہ اس میں
شریک نہ ہوگا۔ اور اگر اضافت بندے کی طرف ہے تو بیاس کے لئے خاص ہوگا رب

<u>گفء</u> کالفظ مساوی کے معنی میں مستعمل ہے کسی کے اس کے برابر اور مساوی ہونی ہے: ولم یکن له کفواً اور مساوی ہوتی ہے: ولم یکن له کفواً اُحد ''کوئی اس کے مساوی نہیں''

ند كالفظ بهى مساوى اور مرمقابل كمعنول مين مستعمل ب قرآن مين ب: فلا تجعلو الله انداد أو انتم تعلمون.

## الله كى ذات كواس كى مخلوقات پر قياس كرنا

رہاصاحب کتاب کابی تول: و لایق اس بحلق مین اس کی ذات کواس کی فات کواس کی خاوقات پر قیاس نہیں کیا جاسکتا'' تو اس سے مقصود یہ ہے کہ الہی امور میں کسی بھی قتم کے ایسے قیاسات کا استعمال جائز نہیں جن سے مقیس اور مقیس علیہ کے درمیان مساوات ومماثلت لازم آتی ہو۔

ایے قیاسات میں ہے ایک ہے قیاس تمثیل جو کہ علاء اصولین کے پاس معروف ہے اس کی تعریف یوں ہے: الحاق فرع بأصل فی حکم الجامع. یعنی ایک ہی تھم میں فرع کواصل کے ساتھ ملادینا۔ مثلاً شراب کی حرمت کے تھم میں نبیذ کو شامل کرلینا کیونکہ اس تھم کی علت میں دونوں شریک ہیں وہ علت ہے اسکارونشہ۔

قیاس تمثیل کا دارومداراصل اور فرع کے مابین مماثلت کے وجود پر ہے اور اللہ تعالیٰ کی اس کی مخلوقات میں سے کسی کے ذریعیمثیل بیان کرنا جائز نہیں۔

اوراس طرح قیاس شمول جو کہ منطقیوں کے پاس معروف ہے وہ ہے: الاست دلال بکلی علی جزئی بو اسطة اندراج ذالک الجزئی مع

غيره تحت هذالكلي."

یعنی اس قیاس کا دارومدار بھی اس کلی کے ماتحت افراد کی برابری پر ہے اس کئے ان افراد پر وہی تھم صادق آئے گا جواس کلی پرصادق آتا ہے۔

یہ بات طے شدہ ہے کہ اللہ تعالی اور اس کی مخلوقات کے مابین کسی بھی قتم کی مساوات اور مما ثلت ممکن ہی نہیں ہے۔ اللہ تعالی کے حق میں اگر کوئی قیاس درست ہوسکتا ہے تو وہ ہے'' قیاس اولی''۔ قیاس اولی کا مضمون یہ ہے کہ ہروہ کمال جو مخلوقات کے لئے ثابت ہے اور یہ بھی ممکن ہو کہ اس سے خالق بھی متصف ہوتو مخلوق کے مقابلے میں خالق اس کا زیادہ مستحق ہوگا اور اسی طرح ہروہ قص وعیب جس سے مخلوق منزہ اور بری موتو خالق ان نقائص وعیوب سے بدر جہ اتم منزہ اور یا کہ ہوگا۔

ای طرح قاعدہ کمال کا استعمال بھی درست ہے جبرکا مطلب ہیہ ہے کہ جب دوافراد کو پر کھا جائے تو ان میں سے ایک صفت کمال کے ساتھ متصف ہواور دوسرے کے لئے اس سے متصف ہونا محال ہوتو ان دونوں میں پہلا دوسرے کے مدمقابل اکمل ہوگا۔ چنا نچہ اللہ تعالی کے لئے ان صفات کو ثابت کرنا واجب ہے جن کے وجود سے کمال اور جن کے نہ مانے سے تقص لازم آتا ہو۔

#### صفات کے بارے میں وار دنصوص کی حیثیت

فانه أعلم بنفسه وبغيره وأصدق قيلا، وأحسن حديثا من خلقه ثم رسله صادقون مصدقون بخلاف الذين يقولون عليه مالايعلمون. ولهذا قال أسبحان ربك رب العزة عمايصفون وسلام على المرسلين والحمدالله رب العالمين. فسبح نفسه عما وصفه به المخالفون للرسل وسلم على المرسلين لسلامة ماقالوه من النقص والعيب.

صاحب کتاب کا قول' فانہ اعلم سے ثم رسلہ صادقون مصدقون' تک، کتاب وسنت میں واردشدہ جملہ صفات پر ایمان لانے کے سلسے میں فدہب سلف کی در تنگی کی نقلیل میں واقع ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ جب اپنے اور دوسروں کے بارے میں سب سے نظلیل میں واقع ہے۔ یعنی اللہ تعالیٰ جب اپنے اور دوسروں کے بارے میں سب سے بہتر ہے نیز اس زیادہ علم رکھنے والا ، اپنے قول میں سب سے سپااور طرز کلام میں سب سے بہتر ہے نیز اس کے تمام رسول وا نبیائے کرام بھی اس کے متعلق خبر دینے سے بری اور معصوم ہیں تو صفات کے کہام رسول وا نبیائے کرام بھی اس کے متعلق خلاف واقع خبر دینے سے بری اور معصوم ہیں تو صفات کے باب میں چاہے ان کا تعلق نفی سے ہو یا اثبات سے ، اللہ تعالیٰ کے فر مان اور اس کے اس رسول کے فر مان پر جو کہ اس کے بارے میں اس کی جملہ مخلوقات سے زیادہ علم رکھتا ہے رسول کے فر مان پر جو کہ اس کے بارے میں اس کی جملہ مخلوقات سے زیادہ علم رکھتا ہے اعتماد و بھر وسہ کرنا واجب اور ضروری ہوجا تا ہے۔ اور اسے اللہ تعالیٰ پر محض جھوٹی افتر ا بازی اور اس کے متعلق بے علمی کی با تیں کرنے والوں کے اقوال وا راء کے مقابلے ترک نہیں کیا جاسکتا۔

اں امر کی مزید وضاحت ہیہ ہے کہ سی بھی کلام کا مرادی مفہوم اگر سمجھ میں نہ آسکے تواس کے تین اسباب میں سے کوئی ایک سبب ہوسکتا ہے۔ ا.....یا تو مشکلم جس سلسلے میں گفتگو کر رہاہے اس سے واقف نہیں ہے۔ ۲.....یاواقف توہے کیکن فصاحت وسلاست کے ساتھ بات کی وضاحت کرنے کی قدرت نہ ہو۔

۳ ..... یا متعلم جان بو جھ کرخلاف واقع بات کہتا ہوا وراصل بات کودھو کے سے چھیار ہاہو۔

جہاں تک سوال ہے کتاب وسنت کے نصوص کا تو وہ ان نینوں قتم کے نقائص اور عیوب سے پوری طرح منزہ اور بری ہیں۔ کیونکہ اللہ اور اس کے رسول کا کلام تو حد درجہ واضح اور مبین ہے۔ اور بلحاظ خارجی کمال علم سے حاصل ہونے کی وجہ سے صدافت اور حقیقت حال کے موافق ہونے میں اعلیٰ نمونہ تصور کیا جاتا ہے۔ مزید برآں مخلوقات کی مکمل خیر خواہی وشفقت اور ان کی ہدایت ور ہنمائی کی شدید خواہش جیسے جذبات کے ساتھ صادر شدہ ہے۔

اس کلام میں وہ نینوں امور پوری طرح شامل ہیں جو کہ دلالت وافہام کے عضر اور جو ہرسلیم کئے جاتے ہیں۔ چنا نچے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم اس بات سے پوری طرح واقت تھے جس کی اطلاع مخلوق کو دینا چاہتے تھے، اور آپ کے اندر اسے سلاست وفصاحت کے ساتھ بیان کرنے کی قدرت وطاقت بھی تھی نیز آپ مخلوق کی ہدایت اور ان کی رہنمائی کے حد درجہ شاکق اور حریص بھی تھے۔ اس صورت حال میں ممکن ہی نہیں کہ آپ کے ملام میں کسی قشم کا نقص یا جھول ہو، برخلاف دوسروں کے کلام کے کیونکہ آپ کے سوا دوسروں کا کلام ان میں سے کسی یا تمام نقص اور جھول سے خالی نہیں ہوسکتا۔ اور بیقص دوسروں کا کلام ان میں سے کسی ایک میں بھی ہوسکتا ہے اور تینوں میں بھی ، آپ کے کلام سے کسی اور کے کلام کے کلام کورک کرکے کسی اور کے کلام کا مواز نہ بھی تھے نہیں ہوسکتا چہ جائے کہ آپ کے کلام کورک کرکے کسی اور کا کلام اختیار کیا جائے ہے تو حد درجہ کی گر ان کا اور انتہائی در ہے کی سرکشی ہوگی۔

صاحب كتاب كايةول ولهنداقال .... تعليل باس گذشته گفتگوى جس مين كها گيا م كداللدرب العزت كاكلام اوراسي طرح اس كرسول صلى الله عليه وسلم كاكلام

بھی سچائی میں کامل، پندونصیحت کے اعتبار سے کممل اور دوسروں کے کلام کے مقابلے میں ہرتنم کے عیوب ونقائص سے پوری طرح منزہ اور محفوظ ہے۔

﴿سبحان ربك رب العزة عما يصفون. ﴾

سبحان: بدلفظ ''اسیان ' سے اسم مصدر ہے جس کامعنی ہے ہوشم کے عیب ونقص سے منزہ اور پاک ۔اس کی اصل ''سیج '' ہے جوسرعت، انطلاق اور ابعاد کے معنی میں مستعمل ہے۔اسی سے تیز رفتار گھوڑ ہے کو'' فرس سبوح'' کہاجا تا ہے۔

"رب العزت "میں عزت کی طرف رب کی اضافت "اضافت موصوف الی صفت" کی قبیل سے ہے۔"رب العزق" میں"رب" پہلے جملے میں واقع رب سے بدل واقع ہے۔

اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کو ان تمام نقائص وعیوب سے منزہ اور پاک بتایا ہے جنہیں مشرکین اس کی جانب منسوب کرتے ہیں۔ مثلاً صاحب آل واولا دہونا وغیرہ۔ پھراس کے معاً بعدا پنے تمام انبیاءورسل پرسلامتی بھیجی۔ بیاس بات کی طرف اشارہ ہے کہ جس طرح اللہ کی ذات کو ہرفتم کے عیوب ونقائص سے منزہ اور پاک فابت کرنا ضروری اور واجب ہے ویسے ہی انبیائے کرام کے لئے بھی ان کے اقوال وافعال میں ہرفتم کے عیب ونقص سے پاک اور محفوظ رہنے کا اعتقاد رکھنالازم ہے۔ چانچہ بیلوگ نہ تو اللہ پرکوئی الزام لگاتے ہیں اور نہ اس کے ساتھ کسی کوشر یک بناتے ہیں اور نہ ہی اپنی قوم کے ساتھ کوئی وھوکہ وخیانت کرتے ہیں۔اللہ رب العزت کے بارے میں سوائے حتی کوئی اور باتے نہیں کہتے۔

بعد کی آیت ''والحمدالله رب المعالمین'' میں اللہ تعالیٰ نے اپنی حمد وثنا بیان کی ہے۔ کیونکہ وہی ہے جس کے لئے مکمل کمالی صفات اور جلالی اوصاف ثابت ہیں نیز قابل ستائش امور وافعال کا مالک بھی وہی ہے۔

#### باب صفات میں نفی وا ثبات

وهوسبحانه قد جمع فيما وصف وسمى به نفسه بين النفي والاثبات.

گذشته صفحات میں صاحب کتاب نے اس بات کی صراحت فرمائی کہ اہل سنت والجماعت اللہ تعالیٰ کو انہی صفات سے متصف مانتے ہیں جن سے خوداس نے اپنے آپ کو متصف کیا ہے یا اس کے رسول نے جن صفات کا اس کو حامل قرار دیا ہے۔ اس کی ذات کو صفات سے متصف کرنے کا طریقہ نہ تو مکمل اثباتی ہی ہے اور نہ ہی مکمل نفی کی صورت میں ، پھراسی موقف کی طرف توجہ مبذول کراتے ہوئے فرماتے ہیں:

وهوسبحانه قد جمع فيما وصف وسمى به نفسه بين النفي والاثبات.

''لینی اللہ تعالی نے اپنی ذات وصفات سے متعلق ان تمام چیز وں کو جمع کر دیا جونفی وا ثبات کرتے ہوئے اس نے بذات خودا سے لئے بیان کیا۔''

یہ بات ذہمن شین رہے کہ اساء وصفات کے اندر اثبات اور نفی کے موقف میں اجمال بھی ہے اور تفصیل بھی۔

نفی میں اجمال یہ ہے کہ ہرفتم کے عیوب ونقائص سے جو کہ اللہ تعالی کے کمال کے منافی اور مخالف ہیں اس کی ذات کومنزہ اور پاک قرار دیا جائے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے بیان فر مایا ہے:"لیس محمثلہ شئ"کوئی چیز اس کے مثل نہیں۔ (سورہ شوری: ۱۱)

همل تعلم له سمیا که ''کیاتم اس کا کوئی ہمنام جائے ہو؟'' (مریم: ۲۵)

هسیحان اللہ عمایصفون کی ''اللہ ان باتوں سے پاک ہے جو یہ لوگ بیان کرتے ہیں۔'' (الصافات: ۱۵۹)

نفی کے اندر تفصیل کا مطلب میہ کہ ہرشم کے عیوب اور نقائص میں بالنفصیل ہرا کی عیب سے اس کی ذات کومنزہ اور ہری ثابت کیا جائے ۔مثلاً: اللہ تعالیٰ کسی کا والد نہیں ،کسی کا ولدنہیں ،کوئی اس کا شریک نہیں ۔اس کی بیوی نہیں اوراسی طرح نہ تو اس کا کوئی ہمسر ہے اور نہ ہی ضد اسی طرح اللہ تعالیٰ جہل ، بجو ، صلال ، نسیان ، اونگھ ، نیند اور عبث و باطل وغیرہ و غیرہ ان تمام عیوب اور نقائص سے منزہ اور پاک وصاف ہے ، لیکن واضح رہے کہ صفات کے باب میں نفی محض نہ تو کتاب اللہ میں ہے اور نہ سنت رسول میں ، کیونکہ صرف نفی قابل مدح نہیں ہے۔ ان دونوں صور توں میں چاہے نفی اجمالی ہو میں ، کیونکہ صرف نعی قابل مدح نہیں ہے۔ ان دونوں صور توں میں جائے نفی اجمالی ہو یا تفصیلی مقصود صرف یہ ہے کہ ایسی صفت ثابت کی جائے جواس کے برعکس کمال پر دلالت کرتی ہو، چنا نچر شریک اور مثل کی نفی اللہ تعالیٰ کی کمال عظمت اور کمالی صفات میں اس کی الفرادیت ثابت کرنے کے لئے ہے۔ اور اس کی ذات سے بجر کی نفی سے اس کی کمال قدرت ثابت ہوتی ہے۔ جہل کی نفی سے اس کی کمال علم کی وسعت واحاطے کا اثبات ہوتا ہے۔ اسی طرح ظلم کی نفی میں اس کے کمالی عدل ، عبث کی نفی سے اس کی کمال حکمت ، ہوتا ہے۔ اسی طرح ظلم کی نفی میں اس کے کمالی عدل ، عبث کی نفی سے اس کی کمال حیات اور صفت قیومیت کا اثبات ہوتا ہے۔ اور کھی ، نینداور موت کی نفی سے اس کی کمال حیات اور صفت قیومیت کا اثبات ہوتا ہے۔

چونکہ نفی محض قابل مدح نہیں ہے اسی لئے کتاب وسنت میں اگر نفی کا بیان بھی ہوا ہے تو اکثر و بیشتر اجمال ہے برعکس اثبات کے کیونکہ اثبات میں اجمال سے زیادہ تفصیل ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ مقصود بالذات یہی ہے۔

اثبات كا الدراجال بيب كه بالعموم تمنام كمالى صفات اور حدو ويجدكو ثابت كياجائي ، جس كى طرف اشاره الله كاس قول مين ملتاب "المحمد الله و ساله الله المدللة و المعالمين" كامل حمد وثنا الله كلئ ثابت بين دوسرى جگه ارشاد بين و لله المثل الأعلى" اور الله كلئ توسب عده مثال بيس (المحل: ٢٠)

اب رہی دوسری صورت اثبات کے اندر تفصیل کی تو اس ضمن میں ہروہ اسم اورصفت داخل ہے جو کتاب وسنت میں وارد ہے۔ان اسماء وصفات کی تعداداس قدر ہے کہ شار سے باہر ہے ان میں کچھاسماء وصفات ایسے بھی ہیں جن کاعلم اللہ تعالیٰ نے اپنے لئے مخصوص کررکھا ہے۔جیسا کہ نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے فر مایا:

"سبحانك لانحصى ثناء عليك أنت كما اثنيت على نفسك."

''تو منزہ اور پاک ہے، ہم تیری خوبیوں کا شارنہیں کر سکتے ، تو ویسا ہی ہے جیسی تونے اپنی تعریف کی''

اورایک حدیث میں بول ہے جس میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کرب ومصیبت کے وقت دعاسکھلائی ہے:

"أسألك بكل اسم هولك سميت به نفسك أو أنزلته في كتابك أو علمته أحداً من خلقك أو استأثرت به في علم الغيب عندك."

''میں سوال کرنا ہوں تیرے اس نام کے ذریعے جے تونے اپنے لئے پہند فرمایا یا تونے اپنی کتاب میں نازل کیا، یاا پنی مخلوق میں سے کسی کوسکھایا یا اپنے علم غیب میں اسے محفوظ رکھا۔۔۔۔۔۔،'' (صحیح ۔احمد وابن حبان)

the Louising of Postful de total of

Many made A. St. Carlot Harry College

# صراطستقيم

فلاعدول لأهل السنة والجماعة عما جاء به المرسلون فانه الصراط المستقيم صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين.

میرگذشته تفصیل کا ماحصل ہے جس میں کہا گیا ہے کہ انبیائے کرام کے ذریعے لائے امور برحق ہیں جن کی اتباع واجب اورانح اف کسی بھی صورت میں درست نہیں، اس کی وجہ بیہ بتائی گئ کہ یہی صراط متنقیم ہے یعنی سیدھا اور متعدل راستہ جس میں ذرا بھی کجی اور ٹیڑھا نہیں ہے۔

صراط متنقیم صرف ایک ہی ہوسکتا ہے جو بھی اس سے نکل بھا گااور جس نے بھی اس سے انحراف کیا گویاوہ ذلت و گمراہی کے راستوں میں سے کسی ایک راستے میں پھنس گیا۔ جبیسا کہ اللہ تعالیٰ فرما تاہے:

وأن هذا صراطى مستقيما فاتبعوه والاتتبعو السبل فتفرق بكم عن سبيله. (الأنعام: ۱۵۳)

''اوریپی میراسیدهاراسته ہےالہٰداتم اسی پر چلواور دوسر بےراستوں پر نہ چلووہ اس کےراہتے سے ہٹا کرتمہیں پراگندہ کردیں گے۔''

صراط متنقیم امت وسط کاراستہ ہے جوافراط وتفریط کے درمیان واقع ہے، اسی لئے اللہ رب العزت نے ہمیں اس بات کی تعلیم دی اور تھم دیا کہ ہم نماز کی ہررکعت میں اس سے سوال کریں کہ ہمیں صراط متنقیم پر چلائے، یعنی اس راستے کے اختیار کرنے اور پیروی کرنے کی توفیق بخشے، کیونکہ بیان لوگوں کا راستہ ہے جن پر اللہ نے انعام فرمایا ہے اور وہ ہیں انبیائے کرام ،صدیقین، شہداء اور صالحین، بیلوگ کتنے بہترین رفیق اور دوست ہیں۔

#### سورة اخلاص

وقد دخل في هذه الجملة ماوصف الله به نفسه من سورة الأخلاص التبي تعدل ثلث القرآن حيث يقول: قل هو الله أحد، الله الصمد، لم يلد ولم يكن له كفواأحد.

یہاں سے کتاب وسنت کے وہ نصوص بیان کئے جارہے ہیں جن سے اساء وصفات کے اندرنفی وا ثبات کے موقف پر ایمان لانے کا دجوب ثابت ہوتا ہے۔۔۔۔۔۔اور ابتداء سورہ اخلاص جیسی عظیم سورہ سے ہوئی ، کیونکہ یہ پوری سورہ ایک ایسے مضمون پر شتمل ہے جن پر دوسری مکمل سور تیں مشتمل نہیں ہیں ، شرک و بت پرستی کے شوائب سے پاک خالص تو حید کے تذکرے کے سبب اس کا نام سورہ اخلاص رکھا گیا۔

منداحر بن حنبل میں اس سورہ کے سبب نزول کے بارے میں اُبی بن کعبُّ سے ایک روایت منقول ہے کہ مشرکین نے آپ سے کہا کہ آپ اپنے رب کا نسب نامہ بیان کیجئے ۔ تو اس وقت اللہ تعالیٰ نے یہ پوری سورت نا زل فر مائی۔

صیح حدیث سے بی ثابت ہے کہ بیسورہ ثلث قرآن کے برابر ہے لیکن اس کی توضیح کے سلطے میں علماء کے مختلف اقوال ہیں ، ان تمام اقوال میں اقرب الی اقیح وہ قول ہے جسے شخ الاسلام نے ابوالعباس سے نقل کیا ہے۔ جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ قرآن کریم تین بنیادی مقاصد پر شتمل ہے:

ا..... اُوامر اورنواہی ،جن کا تعلق ان امور سے ہے جوعملی ہیں اور یہی علم فقہ واخلاص کا موضوع بھی ہے۔

۲ .....فضص اور اُخبار ، جو که انبیاء کرام علیهم الصلاة والسلام کے احوال اوران کے ساتھ ان کی امتوں کے رویے اوران کی تکذیب کرنے والوں کی ہلاکتوں کی مختلف اقسام نیز وعدہ ووعیداور ثواب وعقاب کے احوال پڑشتمل ہیں۔ سسلم توحیداوروہ تمام امورجن کی اللہ تعالیٰ کی اس کے اساء وصفات کے ذریعے معرفت بندول پر واجب ہے۔ اور بیر تیسری قتم ان میں سب سے اشرف وافضل ہے۔ اجمالی طور پر اس سورہ کے اس علم کے اصول پر شتمل ہونے کے سبب بیر کہنا تھے اور درست ہے کہ بیسورہ گلث قرآن کے برابر ہے۔

ابر ہایہ سوال کہ بیسورہ علوم تو حید کے کممل اصول پر کیے مشتل ہے جو کہ تو حید عملی واعتقادی کے سنگم ہیں ، تو اس کا جواب بیہے کہ:

الله تعالی کایتول ﴿ الله أحد ﴾ اس کی ذات وصفات اورافعال میں ہر پہلو سے شریک وساتھیدار کی نفی کرتا ہے اور ساتھ ہی اس سے اس کی عظمت و ہزرگی ، جلالت و کبریائی کے ساتھ میکائی اورانفرادیت ظاہر ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ لفظ اُحد کا استعمال صرف الله تعالیٰ کے لئے خاص ہے جو کہ ' واحد' کے مقابلے میں زیادہ بلیغ ہے۔

الله تعالى كقول ﴿ الله المسال صحد ﴾ كتفسير ابن عباس رضى الله عند في ان الفاظ مين كى ہے:

''سید جواپی سیادت اورافتد ار میس درجهٔ کمال کک پهونچا هواهو، شریف جواپی شرافت میس کامل هو عظیم جواپی عظمت و بزرگ میس درجهٔ کمال پرفائز هو جلیم و برد بارجواپی برد باری میس کمسل هو چکاه و غنی دب نیاز جو اپی ب نیازی میس کامل هو ، علیم جواپی صفت علم میس کامل هو، صاحب قدرت و تسلط جواپی قدرت و تسلط جواپی قدرت تسلط میس کامل هو ، کیمت میس کامل موه ، اوروه جو شرف و سیادت کی تمام انواع میس کامل درجه رکهتا هو وه صرف الله کی ذات ہے بیاسی کی صفت ہے جو صرف اس کے لائق و مناسب ہے الله کی ذات ہے بیاسی کی صفت ہے جو صرف اس کے لائق و مناسب ہے اس کا کوئی ہمسر نہیں ، اور کوئی شی اس کے شل بھی نہیں ۔''

صمد کی تغییر "البذی لا جوف فیه" ہے بھی کی گئے ہے جس کامعنی،جس کاکوئی پیٹ نہ ہو'اس کی ایک تغییر ہی جی کی گئے ہے کہ وہ اللہ کی ذات ہی ہے جس کی طرف

پوری مخلوق رخ کرتی ہے اوراپی جملہ حاجات و مہمات میں اس کی طرف قصد کرتی ہے۔
اللہ تعالیٰ کے لئے یکتائی اوراحدیت کی صفت ثابت کرنے سے اس کے ساتھ
کسی چیز کی مشارکت و مماثلث کی نفی ہوتی ہے اوراسی طرح بیان کردہ تمام معنوں کے
ساتھ صفت صدیت کے اثبات سے اس کے اسمائے حسنی اور بلند و برتر صفات کی تمام تر
تفاصیل کا اثبات صادق آتا ہے۔ اوراسی کا نام تو حیدا ثباتی ہے۔

ربی دوسری قشم تو وه ہے " تو حید تنزیبی" اس کا ذکر سورهٔ اخلاص کی آخری دو

آیتوں میں ہے:۔

﴿لم يلد ولم يولد. ولم يكن له كفواً أحد﴾

"ننهاس کی کوئی اولا دہے اور نہ وہ کسی کی اولا دہے اور اس کا کوئی ہمسر نہیں۔" اس تو حید کا اجمالی تذکرہ اس سورہ کی پہلی آیت ﴿ قبل هو الله أحد ﴾ میں بھی

موجود ہے۔

یعنی نہ تواس ہے کوئی چیز نکلی ہے اور نہ کسی کا جزء ہے اور نہ تو کوئی اس کی برابری کرنے والا ہے اور نہ ہی اس کا کوئی مماثل اور نظیر ہے۔

غور نیجے کہ بیسورہ کس قدر مکمل طور پرعقیدہ تو حید اور معرفت تو حید پرمشمل نظر

آتی ہے نیز ان صفات پر بھی جن کا اثبات اللہ تعالیٰ کی ذات کے لئے واجب اور ضرور ی

ہمثلاً اُحدیت اور یکتائی کا اثبات جس سے مشارکت کی نفی ہوتی ہے ۔ صفت صدیت کا

اثبات جس سے اللہ تعالیٰ کے لئے وہ تمام کمالی صفات نابت ہوتی ہیں جن میں کسی بھی قسم

کاکوئی نقص نہیں ، اور اسی طرح اس کے لئے ولد ووالدکی نفی جو اس کی بے نیازی ، اس کی
صدیت اور اس کی یکتائی کے لوازم میں سے ہے ، پھر ہمسری کی نفی جو کہ تشبیہ بمثیل اور نظیر
کی فئی پر مشتمل ہے۔

تو جوسورہ ان تمام معارف پر مشمل ہوتوہ اکث قرآن کے برابر کیول نہیں

ہوگی۔؟

#### آية الكرسي

وما وصف به نفسه في اعظم آية في كتابه حيث يقول:

والله الاهوالحى القيوم. لاتأخذه سنة ولا نوم له مافى السموات وما فى الأرض من ذاالذى يشفع عنده الا باذنه يعلم مابين ايديهم وما خلفهم ولايحيطون بشئ من علمه الا بماشاء وسع كرسيه السموات والأرض ولا يئوده حفظهما وهو العلى العظيم

صحیح مسلم میں ابی بن کعب رضی اللہ عنہ سے ایک حدیث منقول ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ان سے سوال کیا: ''اللہ کی کتاب میں سب سے عظیم آیت کون ہی ہے؟ انہوں نے کہا: اللہ اور اس کے رسول زیادہ جانے ہیں، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا یہی سوال کئی بارد ہرایا، پھر اُبی بن کعب نے جواب دیا: آیۃ الکرسی، تو اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنا دست مبارک ان کے کندھے پر دکھا اور فر مایا: یعلم تمہیں مبارک ہو، ابومنذر! اسم نے اپنا دست میں الفاظ یوں ہیں: ''اس ذات کی قیم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے اس (آیت الکرسی) کی ایک زبان اور دوہونٹ ہیں عرش کے پاس اللہ تعالی کی تعظیم و تقدیس بیان کرتے ہیں۔''

یکوئی قابل تعجب بات نہیں کیونکہ اس آیت کریمہ میں اللدرب العزت کے ان اساء صفات کا تذکرہ ہے جواس کے علاوہ کسی دوسری آیت میں نہیں۔

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالی نے اپنے متعلق اس بات کی خبر دی ہے کہ وہ اپنی الوہیت میں نتہا اور اکیلا ہے جس کی بنیا دیر عبادت کی تمام ترقشمیں اور صورتیں صرف اور صرف اور اس کو ذیب دیتی ہیں۔ پھر آگے مسلک تو حید کا تذکرہ ان دلائل وشوامد کے ذریعے کیا جو اس مسکلے کو واضح کرتے ہیں ، اور بطور دلیل وشامد کے اپنے خصائص وکامل صفات کا ذکر فرمایا۔ چنا نچہ اس نے بیان کیا کہ حقیقی زندگی اسی کو حاصل ہے جو کمال حیات سے ذکر فرمایا۔ چنا نچہ اس نے بیان کیا کہ حقیقی زندگی اسی کو حاصل ہے جو کمال حیات سے

متصف ہے کیونکہ اس کی حیات اس کی ذات کے لوازم میں سے ہے، گویا اس کی حیات از لی واہدی ہے اوراس کے اپنی حیات میں صفت کمال کے ساتھ متصف ہونے کا مطلب سیہ ہے کہ اس کی جملہ ذاتی صفات بھی لازماً صفت کمال سے متصف ہوں گی، یعنی عزت وقد رت ، علم وحکمت ، مع و بھر ، اراد کہ ومشکیت و غیرہ تمام صفات بھی کامل درج کی ہوں گی ، کیونکہ ان میں سے کوئی صفت اگر اس کے ساتھ متصف ہونے سے رہ جائے تو اس کی صفت حیات میں نقص لازم آئے گا۔ چنا نچہ اگر اسے حیات میں کمال حاصل ہے تو اس کی دوسری وہ تمام صفات بھی کامل درج کی ہوں گی جو اس کی حیات کا ملہ کے ساتھ لازم ہیں۔

پھراسی سے متصل اپنے ایک اسم'' قیوم'' کا ذکر فرمایا جس کامعنی ہے وہ ذات جو خود و قتارا ورا پنی مخلوقات سے اس طرح بے نیاز ہو کہ اس میں ذرا بھی حاجمندی کا شائبہ تک نہ ہو، کیونکہ اللہ تعالیٰ کی بے نیاز کی ذات ہے ، اور تمام تر موجودات اس کی ذات سے مرتبط ہیں کیونکہ یہ سب ذاتی طور پر اس کے اس قدر محتاج ہیں کہ لحہ بھر کے لئے بھی اس سے مستعنی اور بے نیاز نہیں ہو سکتے ، اس نے ان تمام کو بالکل مضبوط اور مناسب طریقے پر پیدا کیا ہے ، ان کے متعلق جملہ امور کا انتظام اور ان کی بقاوم قرر کر دہ کمال وائتہا تک پہو نیخ کے لئے در کارتمام اشیاء سے مدد بھی وہی کرتا ہے۔ چنا نیچ اللہ تعالیٰ کا اسم شیری ہو نیچ کے لئے در کارتمام اشیاء سے مدد بھی وہی کرتا ہے۔ چنا نیچ اللہ تعالیٰ کا اسم ''قیوم'' ان تمام کمالی صفات کو شامل ہے جن کا تعلق فول سے ہے۔ اسی طرح اس کا اسم '' تیوم'' ان تمام کمالی صفات پر دال ہے جن کا تعلق ذات سے ہے۔ اسی بنا پر حدیث میں '' دری' کی صراحت بیان کی گئی ہے کہ'' کی'' اور'' قیوم'' یہ اللہ تعالیٰ کے دواسم اعظم ہیں ' جب بھی ان کے واسط سے سوال کیا جائے گا تو ملے گا۔ اور جب بھی اس کے ذریعے حمل و عاکی جائے گی مقبول ہوگی۔

پراس کے معاً بعدان امور کا تذکرہ فرمایا جن سے اللہ تعالیٰ کی کمال قیومیت ظاہر ہوتی ہے ۔۔۔۔۔فرمایا: (لاتا خدہ سنة و لانوم) "اس پراو کھاور نیند کا غلبہ بیں

ہوتا'' كيونكه يہ چيزيں قيوميت كے منافى ہيں۔ اور نيندكوتو أخوالموت كہا گيا ہے۔ اسى لئے اہل جنت كونيند بھى نہيں آئے گی۔

پھرآگے اپنی ملکیت وتسلط کا تذکرہ فرمایا کہ بالائی وزیریں تمام کا کنات اس کے قبضہ قدرت میں ہے۔ چنانچے فرمایا: (لسله مسافسی السسماوات و مسافسی الأدض "آسمان اورزمین کی تمام چیزیں اس کی ملکیت میں ہیں''

آگےان امور کا تذکرہ کیا جواس کی کامل ملکیت اور افتد ارکو ثابت کرتے ہیں۔ فرمایا: (من ذاالذی یشفع عندہ الا باذنہ) بعنی سفارش وشفاعت بھی کممل طور پراسی کی ملکیت میں ہے، اس کی اجازت کے بغیر کوئی بھی اس کے پاس سفارش بن کر نہیں آسکتا۔ آیت کر بیہ کے اس جزء میں نفی اور استثناء سے دوباتوں کا اشارہ ماتا ہے۔ اسسب سے پہلی بات یہ کہ شفاعت صحیحہ ثابت ہے، اور بیاس شخص کے ق

ا .....سب سے پہی بات یہ کہ شفاعت میحد کا بت ہے ، اور یہ اس مس کے تو میں ہوگی جس کے قول وعمل سے اللہ رب العزت راضی وخوش ہوگا۔

اسدوس برکسال شفاعت شرکیه کا ابطال ہوتا ہے جس کامشرکین اپنے اصنام کے سلسلے میں اعتقادر کھتے ہیں، مشرکین اپنے اصنام کے سلسلے میں اعتقادر کھتے ہیں، مشرکین اپنے اصنام اللہ کی اجازت اور اس کی رضا کے بغیران کے لئے سفارشی بن کرآئیں گے۔

اس کے بعداس نے اپ علم کی وسعت اوراس کے احاطے کو بیان کیا کہ ماضی اور ستفتبل کے جملہ امور میں سے پچھ بھی اس سے فنی و پوشیدہ نہیں، اوراس کی مخلوق تو اس کے علم کو یا بی نہیں سکتی، (و لا یحیطون بشی من علمہ) میں من علمہ کا ایک مطلب بیہ بھی ہوسکتا ہے کہ مخلوق اس کی معلومات میں سے پچھ بھی یا نہیں سکتی۔ دوسرا مطلب بیہ بھی ہوسکتا ہے کہ کوئی اس کے اسماء وصفات کے علم کو پانہیں سکتا الا بیہ کہ اللہ تعالی خود انہیں اس کاعلم دینا چا ہے یا تو اپ رسولوں کے زبانی یا اس کے علاوہ کسی اور طریقے سے۔ بھران امور کا ذکر کیا جواس کی عظیم ملکیت اور اس کے اقتد اروتسلط کی وسعت پر

دال ہیں، فرمایا (وسع کرسیہ السموات والأرض) کہ اس کی کری پورے آسان وزین کو گھیرے ہوئے ہے۔ کری کے سلسلے میں صحیح بات بیہ ہے کہ بیعرش کے علاوہ ایک شی ہے، اور بیہ ہے دونوں قدموں کے رکھنے کی جگہ۔ عرش کے سامنے جس کی حیثیت اس انگوشی کی ہے جوایک بڑے سے چیٹیل میدان میں رکھی ہوئی ہو۔

ابن کشر نے ابن عباس سے ایک روایت نقل کی ہے جس میں کری کی تفسیر علم سے کی گئی ہے جس میں کری کی تفسیر علم سے کی گئی ہے لیکن میر چھنے نہیں ہے ، اس کے سیح ماننے کی صورت میں آیت کے اندر تکرار لازم آئے گی۔

اور پھراپنی عظیم قدرت اور کمال قوت کی خبران الفاظ میں دی: (و لایہ ؤدہ حفظ میں این کا تعلق میں این کی مگرانی اس کو تکان میں نہیں ڈالتی'' حفظ میں شخ نے شقلہ ویکٹر ہ سے کی ہے۔ اگر کوئی چیز کسی پر بھاری اور گراں گزرے تواس وقت کہا جاتا ہے ''آ دہ الأمر'' یعنی معاطے نے اس کو تھکا دیا۔

اوراختام آیت میں اللہ تعالیٰ نے ان دوصفات کو اپنے ساتھ متصف فرمایا: (و هو العلمی العظیم) ''لیعنی وہ بلندی اورعظمت والا ہے''۔

کیملی صفت ''العلی'' کا مطلب ہے وہ ذات جس کے لئے مطلقاً ہر پہلو سے علواور بلندی ثابت ہو۔

علوذات: ذات كاعتبار بيند ہونے كامطلب باس كاتمام مخلوقات سے ملندعرش يرمستوى ہونا۔

علوقدر: قدرومنزلت كاعتبارت بلند ہونے كامطلب يہ كاس كے لئے جتنى بھى صفات ثابت ہيں سب كامل درج كى ہيں، اوران تمام كامل صفات ميں بھى جوسب سے بلنداوراعلى مرتبہ كى ہيں وه صرف اسى كے لئے ہيں۔

علو القهر: وه غلباورتسلط کے اعتبار سے بھی بلندوبالا ہے کیونکہ وہ اپنے تمام بندوں پرغالب ہے اور وہی تحکیم اور خبیر بھی ہے۔ اس کی دوسری صفت ''العطیم "کامطلب بیہ ہے کہ وہ صفت عظمت کے ساتھ اس طرح متصف ہے کہ اس سے بڑھ کرنہ تو کوئی عظمت والا ہے اور نہ ہی اس سے بڑھ کر کوئی عظمت والا ہے اور انہ ہی اس کے انبیائے کرام ، ملائکہ اور اس کے مخلصین کے دلوں میں صرف وہی کامل تعظیم کے لائق ہے۔

#### الله تعالى كى جارصفات

وقوله سبحانه:

ھو الأول و الآخر و الظاهر و الباطن و ھو بكل شئ عليم. (الحديد: ٣)
اس آيت كريمه ميں دومتقا بل صفات كا تذكرہ كيا گياہے۔اس ميں الله تعالىٰ
كان چارخصوصى اساء كاذكر ہے جن كے معانى اس كے جلال وعظمت كے مطابق اسى
كے لئے خاص ہيں،ان ميں سے كوئى ايك بھى كسى اوركى صفت نہيں بن سكتا۔

ان اساء کی تفسیر کے سلسلے میں متکلمین کی عبارتیں مضطرب ومتناقض ہیں لیکن آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی جانب سے ان کی تفسیر کے بعدان تفسیر وں کی کوئی ضرورت باقی نہیں رہتی ۔ چنانچے چیچے مسلم میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہما سے ایک حدیث مروی ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم جب بستر پرتشریف لے جاتے توبید عافر ماتے تھے:

''اے اللہ! تو ساتوں آسان وزمین کارب ہے، اور عرش عظیم کارب ہے، تو ہمارا اور ساری کا تئات کا رب ہے، دانے اور پیجوں کو پھاڑنے والا ہے، تو رات وانجیل کو نازل کرنے والا ہے، میں تیری پناہ چا ہمال ہوں اپنا ہوں اپنا تھ میں کے شراوراس جاندار کے شرسے جس کی جان تیرے ہاتھ میں ہے، تو ہی اول ہے جھے سے پہلے کوئی چیز نہیں، اور تو ہی آخر ہے تیرے بعد کوئی چیز نہیں، اور تو ہی فاہر ہے تیرے اوپر کوئی شی نہیں، اور تو ہی باطن ہے جھے سے ورے کوئی شی نہیں، میرے قرضوں کو ادا کردے اور جھے فقر سے نجات دے۔' (مسلم)

یدایک واضح اورجامع تقییر ہے جواللہ کی کمال عظمت کی طرف اشارہ کررہی ہے۔ اوراس سے اس بات کا بھی علم ہوتا ہے کہ وہ تمام تر پہلوؤں سے ہرشی کو گھیرے ہوئے ہے۔ ''الاً ول والاَ خز'ان دونوں اساء سے احاطہ' زمانی اور ''السظاھر والباطن''

سے اصاطهٔ مکانی کی وضاحت ہوتی ہے، اس طرح"الظاهر "سے اس بات کاعلم ہوتا ہے کہ وہ اپنی تمام ترمخلوقات پر بلند ہے۔ ان میں سے کوئی بھی شی اس کے اویز ہیں ہے۔ ان جاروں اساء كامدار احاطہ اوروسعت ير ہے، چنانچہ اس كے اول وآخر ہونے کی کیفیت اوائل واواخر کو گھیرے ہوئے ہے اوراس کی ظاہریت وباطنیت ہر ظاہر وباطن كااحاطه كئے ہوئے ہے، .....نیز اس كاسم "الأول"اس كے قديم وازلی ہونے بردال ہے، اور دوسرااسم "الآخے "اس کی بقاوابدیت کی خبر دیتا ہے۔ اورتيسرااسم "البطاهر" اس كى بلندى وعظمت كاية ديتا ب،اور چو تھاسم "الباطن" سے اس کا قرب اور اس کی معیت ثابت ہوتی ہے۔ پھر اس آیت کا اختتام ایک الیی خبر ہوا جس کے ذریعے جملہ امور سے متعلق اس کی واقفیت اوراس کے علم کی وسعت کا پیتہ چلتا ہے۔ان امور کا تعلق ماضی ،حال وستقبل کے احوال سے ہویا بالائی وزیریں کا ئنات کی اشیاء سے ہو یا قطعی وام کانی اور محالی امور سے آسان وز مین کی کوئی بھی شی اس سے ذرہ برابر بھی مخفی نہیں ہے، پس مذکورہ تمام آیت صریح طور پر بیدواضح کررہی ہے کہ وہ اپنی تمام مخلوقات کاہر جانب سے احاطہ کئے ہوئے ہے، نیز اس کے قبضہ قدرت میں پوری كائنات كى حيثيت رائى كے ايك دانے كى طرح ہے جس كاكوئى بھى حصه پكڑ سے الگ نہیں ہوسکتا۔

ان چاروں صفات کے درمیان باوجود یکہ یہ ایک ہی موصوف کی صفات ہیں واوعطف داخل کیا گیا ہے، یہ اضافہ معنی میں شبوت اور تاکید پیداکرنے کے لئے ہے،
کیونکہ حرف واوصفت متقدم کی تاکید کرتا ہے، اوران دومتقا بل صفات کے مابین واوکا ادخال مستحن بھی ہے جن میں عدم اتصال کا وہم ہو، کیونکہ ظاہری اعتبار سے اولیت آخریت کے منافی ہے اور یہی حال باقی دوصفات السطاهر و الساطن کا بھی ہے، اس تاکید سے اس قتم کا وہم دفع ہوگیا۔

#### صفت علم اوربعض صفات كااثبات

وقوله سبحانة:

وتوكل على الحى الذى لايموت. (الفرقان: ۵۸) وقولة سبحانة: (وهو العلى الحكيم).

(وهو العليم الخبير).

(يعلم مايلج في الأرض ومايخرج منها، وماينزل من السماء ومايعرج فيها). (الحديد : ٣)

(وعنده مفاتيح الغيب لايعلمها الاهو ويعلم مافى البر والبحر وماتسقط من ورقة الايعلمها ولاحبة فى ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس الا فى كتاب مبين.) (الانعام: ٥٩)

وقولة: (وماتحمل من انثى ولاتضع الا بعلمه). (فاطر: ١١) وقولة: (لتعلموا أن الله على كل شئ قدير. وأن الله قد أحاط بكل شئ علماً.) (الطلاق: ١٢)

ان تمام آیات کومولف ؓ نے چنداساء وصفات کو ثابت کرنے کی غرض سے ذکر کیا ہے، چنانچ پہلی آیت سے اس کے اسم حی کا اثبات ہور ہا ہے، اور بیاسم، موت کی نفی پر دلالت کرتا ہے جس کی ضد حیات ہے، اور گذشتہ صفحات میں بیگر رچکا ہے کہ اللہ تعالیٰ ایک الیں حیات کے ساتھ زندہ ہے جو کہ اس کی ذات کے ساتھ لازم ہے نہ تو بھی اسے موت ہی آئے گی اور نہ زوال، اس کی زندگی کامل اور کممل ہے، اسے اس صفت سے متصف مانے کی صورت میں لازمی طور پر ایسی کمالی صفات ثابت ہوتی ہیں کہ جن کا انکار کردیا جائے تو کمال حیات کی نفی لازم آئے گی۔

اس کےعلاوہ باقی آیات سے اس کی صفت علم کا اثبات ہوتا ہے۔

علم اللہ تعالیٰ کی ایک ایسی صفت ہے جس کے توسط سے وہ تمام معلومات کا ادراک اشیاء کی ماہیت کی بنیاد پر کرتا ہے،ان میں سے کوئی بھی شی اس سے خفی نہیں ہوتی۔
اسی آیت میں اس کے ایک دوسر ہے اسم ، حکیم کا بھی ذکر ہے۔ یہ حکمت سے ما خوذ ہے اس کے معنی ہیں وہ جو صرف درست اور سیح ہی کہتا اور کرتا ہے، اس کی جانب ما خوذ ہے اس کے معنی ہیں وہ جو صرف درست اور سیح ہی کہتا اور کرتا ہے، اس کی جانب سے کسی باطل یا عبث شی کا صدور نہیں ہوتا بلکہ اس کا ہر تخلیقی عمل اور اس کا ہر امر اس کی حکمت کے تابع ہوا کرتا ہے۔

دوسرامفہوم یہ بیان کیا گیاہے کہ لفظ حکیم محکم کے معنی میں ہے، گویافعیل کے وزن پر ہوتے ہوئے بھی مفعل کے معنی میں ہے، محکم کامعنی ہے اشیاء کوٹھیک اور مضبوط طور پر انجام دینے والا، اس کی ایجا دات میں کسی بھی قتم کا تفاوت یا خلل واقع نہیں ہوسکتا، اور نہ ہی اس کی تدبیر میں کوئی خلل یا اضطراب واقع ہوتا ہے۔

اسی طرح آیت میں ایک تیسری صفت خبیر کا بھی ذکر ہے جو'' خبرہ'' سے مشتق ہے جس کے معنی ہیں اعتماد ویقین کے ساتھ اشیاء کا مکمل تفصیلی علم، نیز تمام معنوی اور حسی دقائق اور باریکیوں تک مکمل رسائی حاصل کرلینا۔

ان آیات میں اللہ تعالیٰ نے اپنے علم کی ہمہ گیریت اوروسعت پر دلالت کرنے والی بعض ان اشیاء کا تذکرہ کیا ہے جن کی حقیقت تک مخلوقات کی رسائی ناممکن ہے، چنانچے فرمایا:

يعلم مايلج في الأرض وما يخرج منها. وما ينزل من السماء وما يعرج فيها. (السبا: ٢)

یعنی زمین کے اندر دانہ، نیج، پانی، کیڑے مکوڑے اور معد نیات وغیرہ جو کچھ بھی داخل ہوتا ہے سب جانتا ہے، اسی طرح کھیتیاں، پیڑ پودے، جاری چشمے اور نفع بخش معد نیات وغیرہ جو کچھ بھی باہر نکلتا ہے سب کی خبر رکھتا ہے، نیز آسان سے نازل ہونیوالی تمام چیزوں مثلاً برف، بارش، بجلیاں اور فرشتے وغیرہ سب کاعلم رکھتا ہے اور اسی طرح فرشتے، اعمال اور صف بستہ پرندوں وغیرہ جو کچھ بھی آسان میں چڑ ھتا ہے سب کو جانے والا ہے۔

ای طرح اس کے بعد کی مذکورہ آیت میں فر مایا:

وعندة مفاتيح الغيب لا يعلمها الاهو. (الانعام: ٩٩)

''اسی کے پاس غیب کی تنجیاں ہیں جنہیں صرف وہی جانتا ہے''۔

مفاتیج الغیب سے یا پوشیدہ اور مخفی خزانے مراد ہیں یاوہ راستے اور اسباب جن کے ذریعے ان تک رسائی ممکن ہوسکے،مفاتح مفتی کی جمع ہے،مفتاخ کی جمع بھی ہوسکتی ہے کین مفاعیل کی یا کوحذف کر کے۔

الله کے نبی صلی الله علیه وسلم نے اس کی تفسیر کرتے ہوئے فر مایا: ''غیب کی تنجیاں پانچ ہیں جنہیں صرف الله ہی جانتا ہے'' پھرآ ہے صلی الله علیه وسلم نے بیآیت کریمہ تلاوت فرمائی:

"ان الله عنده علم الساعة وينزل الغيث ويعلم مافى الأرحام، وماتدرى نفس ماذاتكسب غداً. وما تدرى نفس بأى أرض تموت.

ان الله عليم خبير" (لقمان: ٣٨)

"الله می کے پاس قیامت کاعلم ہے، وہی بارش نازل کرتاہے اوروہی جانتاہے کہ رحم مادر میں کیاہے، کوئی نہیں جانتا کہ وہ کل کیا کمائے گا، اور کوئی نہیں جانتا کہ وہ کس سرزمین پرمرے گا، بلاشبہ الله علیم وجبیر ہے'۔

نصِ کتاب میں مذکورہ آخر کی دوآ یتیں اس بات کی وضاحت کررہی ہیں کہ اللہ تعالیٰ عالم ہے اور بیع لم اس کی الیں صفت ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے، کیکن معتز لہ اس موقف کے خلاف ہیں بلکہ بیلوگ صفات ہی کے منکر ہیں، یعنی ان کے پاس صفات باری کا الگ سے وجو ذہیں بلکہ صفات عین ذات ہیں، اس لئے ان میں سے بعض حضرات کا خیال ہے کہ وہ بذاتہ عالم اور بذاتہ قادر ہے۔ اور انہیں میں سے بعض حضرات

ان صفات کاسلبی معنی مراد لیتے ہیں، چنانچہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے ملیم ہونے کے معنی سیہ ہیں کہ دہ جاہل نہیں ہے، اور اس کے قادر ہونے کا مطلب سیہ کہ وہ عاجز ومجبور نہیں ہے۔
لیکن میں تمام آیات معتز لیوں کے موقف کو غلط ثابت کر رہی ہیں ، ان میں اس بات کی خبر دی گئ ہے کہ مؤنث کے حمل اور اس کے جننے کی مدت و کیفیت تک بھی اس کے علم کی رسائی ہے۔

اسی طرح ان آیات میں اس کی قدرت کے عموم کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس بات کی خبردی گئی ہے کہ ہر ممکن شی سے اس کی قدرت وابستہ ہے نیز اس کاعلم تمام اشیاء کو پور سے طور پراہا طرکئے ہوئے ہے، صفات کے باب میں امام عبدالعزیز الملنَّ نے بشر مریسیع معز لی سے مسئلہ علم میں مناظرے کے وقت کتنی بہترین بات کہی تھی، جس کا تذکرہ امام موصوف نے اپنی کتاب "الحیدہ" کے اندر کیا ہے کہ:

''الله تعالی نے آپی کتاب کے اندر کہیں بھی کسی فرشتے یا کسی رسول یا کسی پر ہیز گارمومن کے علم کی تعریف ان سے جہل کی نفی کر کے نہیں کی جس سے ان کا عالم ہونا معلوم ہو سکے، بلکہ ان کی تعریف اگر کی ہے تو علم کو ثابت کر کے کی ہے جس سے خود بخو د جہل کی نفی ہوگئ، جہل کی نفی ہوگئ، جہل کی نفی ہوگئ، کیین جس نے صرف جہل کی نفی کردی تو اس سے علم ثابت نہ ہوگا۔''

# الله تعالیٰ کے عالم ہونے کی عقلی ولیل

اورالله تعالیٰ کے علم پردلیل میہ ہے کہ بے علمی اورعدم واقفیت کی بنیاد پر کسی بھی چیز کی تخلیق وایجاد امر محال ہے، کیونکہ کوئی بھی تخلیق عمل اور اراد ہے ہے ہی ممکن ہے اور کسی بھی شئ کا ارادہ بغیر علم کے ہوہی نہیں سکتا۔ اسی لئے الله تعالیٰ نے فرمایا:
"الا یعلم من خلق و هو اللطیف الحبیر" (الملک: ۱۳)
"الا یعلم من خلق و هو اللطیف الحبیر" (الملک: ۱۳)
"الا یعلم من خلق و هو اللطیف نے جے بھی پیدا کیا ہے اسے جانتا ہے وہ بڑا باریک بین

اورخوب خبرر كھنے والا ہے۔

مزید مخلوقات کے اندر جو پختگی، اتقان، جرتناک اور قابل تعجب کاریگری اور پیدائشی ہیئت کے اعتبار سے بہت می باریکیاں پائی جاتی ہیں، وہ اپنے خالق کے سلسلے ہیں اس بات کی گواہی دیتی ہیں کہ ان تمام امور کا وجود عدم علم اور نا واقفیت کی بنیاد پر ہوہی نہیں سکتا، مخلوقات میں بھی ایسے افراد کا وجود ہے جو عالم ہیں، اور علم کمال کی صفت ہے ، چنانچہ اگر اللہ تعالی کو عالم نہ مانیں تو اس کی مخلوق میں سے پچھافراد کو اس سے بلند مرتبہ اور کا مل مانالازم آئے گا۔؟

مخلوق کے اندر پایا جانے والاعلم کل کاکل اللہ تعالیٰ کی جانب سے عطا کردہ ہے، تو دینے اور عطا کر نے جس فرد کے پاس جو چیز ہے، تو ہیں دوسروں کو کیسے دے سکتا ہے ؟

اس سلیے میں فلاسفہ کا موقف ہیہ کہ اللہ تعالی کوجزئیات کاعلم نہیں ہے، کہتے ہیں کہ اللہ تعالی کوجزئیات کاعلم نہیں ہے، کہتے ہیں کہ اشیاء کو ثابت شدہ کلی کی بنیاد پر جانتا ہے، جب کہ ان کے اس قول کی حقیقت ہیہ ہے کہ اس سے صفت علم کی بالکلین فی ہوجار ہی ہے۔ کیونکہ خارج میں صرف جزئی کا ہی وجود

اسی طرح قدریہ سے تعلق رکھنے والے بعض غلو لیند حضرات نے عمل کرنے سے قبل بندوں کے افعال کے متعلق اللہ کے علم کی نفی وا نکار کر دیا ہے۔ صرف اس وہم کی بنیا دیر کھمل سے قبل بندوں کے افعال کے علم سے جبر لازم آئے گا،کیکن ان کا خیال تمام ادیان و مذاہب میں مردود و باطل ہے۔

وقوله:

''ان الله هو الرزاق ذو القوة المهتين'' (الذاريات: ۵۸) اس آيت كريمه ميں الله تعالى كے اسم رزاق كاذكر ہے جو كه مبالغه كاصيغه ہے ''رزق'' ہے مشتق ہے،اس كے معنى ہيں''جواپنے بندوں كو اضافے اور كشادگى كے ساتھ پے در پے مسلسل رزق دے رہاہے۔''نیز بندوں کو اللہ تعالیٰ کی جانب سے ملنے والا ہر نفع رزق ہے چاہے اسے خوراک والا ہر نفع رزق ہے چاہے اسے خوراک اور گزربسر کا ذریعہ بنادیا ہے۔جیسا کہ قرآن میں ہے:

والنخل باسقات لها طلع نضيد رزقا للعباد

''اور کھجور کے لیے درخت اگائے جن کے خوشے تہہ بہ تہہ کھلوں سے بھرے ہوتے ہیں، یہ بندوں کے لئے روزی ہوتی ہے۔'' (ق:۱۰)

دوسری جگهارشاد ہے:

وفي السماء رزقكم وما توعدون.

'اورآ سان میں ہی تنہاری روزی ہے اوروہ بہت کچھ ہے جن کائم سے وعدہ کیاجا تاہے۔'' (الذاریات:۳۳)

ہاں جس چیز کے کھانے کی اجازت ہے تو وہ حکما حلال ہوئی ورنہ حرام ، البتہ رزق میں سب داخل ہے۔

آیت (ان الله هو الوزاق) میں جمله اسمیه معرفه اور دونوں کے درمیان خمیر فصل اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ بندوں تک رزق پہو نچانا بیصرف اللہ کا کام ہے۔
ابن مسعودؓ سے ایک روایت مروی ہے فرماتے ہیں کہ اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے بیہ آیت انہیں اس طرح سکھائی تھی:

﴿انى أناالرزاق ذو القوة المتين. ﴾

''خوالمقوۃ '' کامعنی ہے توت والا، پہلفظ اللہ کے اسم'' القوی'' کا ہم معنی ہے لیکن معنوی اعتبار سے زیادہ بلیغ ہے اس سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی طاقت وقوت میں سی بھی قتم کا نقص نہیں ہے۔

''المعتین'' اللہ کے اساء منی میں سے ہے پیلفظ' متانة'' سے مشتق ہے۔ ابن عباسؓ نے اس لفظ کی تفسیر' الشدید' سے کی ہے۔

#### الله تعالیٰ کے لئے مع وبصر کا اثبات

وقوله: ﴿ليس كمثله شئ وهو السميع البصير ﴾ (الشورى: ١١)
وقوله: ﴿إِن الله عما يعظكم به ان الله كان سميعاً بصيراً ﴾ (النماء: ۵۸)
آيت كريمه مين الله تعالى سے مثليت كى نفى كے بعداس كے دواسم 'سمع وبصر''
كا اثبات اس بات پردال ہے كہ يہاں مثل ومما ثلت كى نفى سے صفات كى مراذي بيں ، جس
كا بعض معطلہ اسى آيت سے استدلال كركے دعوىٰ كرتے ہيں بلكہ يہاں الله تعالى كى صفات كو محلوق كى صفات كے ساتھ مما ثلت كى نفى كرك ثابت كرنا مقصود ہے۔

علامہ ابن القیم قرماتے ہیں کہ (لیس کمثلہ شی) سے اس بات کی فی مقصود ہے کہ اس کے ساتھ ایسا معبود یا شریک مانا جائے جو کہ عبادت و تعظیم کا استحقاق رکھے، جیسا کہ مشبہ اور مشرکین کا طرز عمل ہے، اس کا یہ مقصد نہیں کہ اس کی صفات کمال ، مخلوق پر اس کی بلندی، بذریعہ کتب یا براہ راست اپنے رسولوں سے اس کے کلام و گفتگو کرنے نیز بالکل واضح طور پر سورج و چاند کی رویت کی طرح مونین کے لئے اس کی رویت کی فی کردی جائے۔''

سمیع کا مطلب ہے تمام اصوات کا ادراک کرنے والاخواہ وہ کتنی ہی ہلکی کیوں نہ ہو، وہ مخفی باتوں اور سرگوشیوں کو بھی سنتا ہے، بیاللہ تعالیٰ کی صفت ہے جومخلوق کے ساع کے مماثل نہیں ہے۔

بصیر کا مطلب ہے اشخاص والوان میں سے تمام مرئیات کا ادراک کرنے والا خواہ یہ چیزیں کتنی ہی لطیف وہاریک اور دورکیوں نہ ہوں کسی بھی قتم کے پر دے یا آڑاس کی صفت رویت پراثر انداز نہیں ہوسکتی ، یہ لفظ بروزن فعیل ہے لیکن مفعل کے معنی میں ہے ،اس سے اللہ تعالیٰ کے شایان شان صفت بھر ثابت ہوتی ہے۔ سنن ابوداؤد میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے ایک حدیث مروی ہے کہ آپ صلی الله عليه وسلم نے آیت کریمہ (ان الله کان سمیعاً بصیراً) تلاوت فرمائی اور پھراپنا انگوشااپنے کان پر کھا اور اس کی پاس والی انگی اپنی آئکھ پر رکھا۔

عدیث کامفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کان سے سنتااور آنکھ سے دیکھا ہے یہ حدیث بعض اشاعرہ کے موقف کے برخلاف ہے، یہ حضرات اللہ تعالیٰ کے سننے کی کیفیت کومسموعات کے علم سے اورد یکھنے کی کیفیت کومبصرات کے علم سے تعبیر کرتے ہیں۔لیکن یہ تفییر خطاسے خالی نہیں، کیونکہ ایک اندھا بھی آسان کے وجود کاعلم رکھتا ہے اگر چہ کہ وہ اسے دیکھتا نہیں، ای طرح ایک گونگا شخص بھی اصوات کے وجود کوجا نتا ہے اگر چہ کہ وہ اسے دیکھتا نہیں، ای طرح ایک گونگا شخص بھی اصوات کے وجود کوجا نتا ہے اگر چہ سنتانہیں ہے۔

MANUSANIA DI LANGULLA SALILA

### مشيئت واراده كي توضيح

وقوله: ﴿ولولا اددخلت جنتك قلت ماشاء الله لاقوة الا بالله ﴾ (الكهف: ٣٩)

وقوله: ﴿ولوشاء الله مااقتتلوا ولكن الله يفعل مايريد ﴾ (البقرة: ٢٥٣) وقوله: ﴿ولوشاء الله مايتلىٰ عليكم غير محلى الصيد وأنتم حرم. ان الله يحكم مايريد ﴾ (المائده: ١)

وقوله: ﴿فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للاسلام. ومن يرد أن يضله يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد في السماء ﴾ (الانعام: ١٢٥) يجعل صدره ضيقاً حرجاً كأنما يصعد في السماء ﴾ (الانعام: ١٢٥) يرتما م آيات الله تعالى كي دوصفات "اراده" و"مشيحت" كي طرف رہنما كي

کررہی ہیں،اس سلسلے میں بہت سار بےنصوص وار دہوئے ہیں۔

اشاعرہ ایسے واحد قدیم ارادے کو ثابت کرتے ہیں جو کہ ازل میں ہی تمام مرادی اشیاء سے وابستہ ہے، ان کے اس نقطۂ نظر سے ارادے سے مراوی اشیاء کا تخلف لازم آتا ہے، جب کہ معتز لی حضرات اپنے نفی صفات کے موقف کی بنیاد پر صفات میں صفت ارادہ کو مانتے ہی نہیں، ان کا خیال ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ کا ارادہ حادث ہے وہ ایسے ارادہ کرتا ہے جو کہ حادث ہے اس کے لئے کوئی محل نہیں ہے۔ ان کے اس موقف سے صفات کا عین ذات ہونالازم آتا ہے جو کہ حدد رجہ باطل ہے۔ مرحقف سے مطابق ارادے کی دوشمیں ہیں:

ارادهٔ کوشید: جےمشیت بھی کہاجاتا ہے،اس کاتعلق ہراس شی سے ہے جے اللہ تعالی ظاہر کرنا چاہتا ہے، وہ جب کی شی کاارادہ کرنا ہے اور چاہتا ہے تو وہ شی اس کے ارادے کے فوراً بعد بی ہوجاتی ہے۔ جبیبا کہ قرآن میں ہے: ﴿انما أمر ہ اذا اراد شیئان یقول کے کی فیکون ﴾ ''اس کی شان توبیہ کہ جب وہ کی چیز کاارادہ

کرتا ہے تو وہ اس سے کہتا ہے "کن" العنی ہوجا تو وہ چیز ہوجاتی ہے۔" (یلس: ۸۲) حدیث سیج میں ہے:"اللہ نے جوچا ہا ہوا اور جونہیں چاہانہ ہوا"۔

اراد و شرعیه: بیاراده الله تعالی کان پندیده امور معلق ہے جنہیں انجام دینے کاوه اپنے بندول کو تم دیتا ہے، اس کا تذکرہ الله تعالی کاس قول میں ملتا ہے:

﴿ يعرف الله به کم اليسو و لا يويد بكم العسو ﴾ "الله تمهار سے ساتھ آسانی کرنا جا ہتا ہے" (البقرة: ۱۸۵)

ارادہ کونیہ دارادہ شرعیہ دونوں کے مابین کسی قتم کا تلازم ویکسانیت نہیں بلکہ دونوں کا تعلق الگ الگ امور سے ہے، نیز دونوں کے درمیان نسبت عموم خصوص من وجہ کی ہے، چنانچے ارادہ کونیہ ان امور کے اعتبار سے عام ہے جواللہ کی مرضی اوراس کی پہند کے برخلاف ہیں۔ اوراس اعتبار سے خاص ہے کہ اس ارادے کا تعلق کا فر کے ایمان لانے اورفاس کے مطبع ہونے سے نہیں ۔ اورارادہ شرعیہ ہر مامور بہ اشیاء سے متعلق ہونے کے اعتبار سے عام ہے۔ خواہ وہ امور واقع ہو چکے ہوں یا واقع نہ ہوئے ہوں، اوراس اعتبار سے خاص ہے کہ ارادہ کونیہ کے ذریعے واقع شدہ امور بھی بھی ما مور بہ افراس اعتبار سے خاص ہے کہ ارادہ کونیہ کے ذریعے واقع شدہ امور بھی بھی ما مور بہ نہیں ہوا کرتے۔

خلاصة كلام به كداراده كى به دونوں قسميں بساادقات جمع ہوجاتی ہيں، جيسے كه مومن كے ايمان لانے اور كافر كے مطبع وفر ماں بردار ہونے كى مثال ہيں۔اوراراده كونيه كافر كے كفراور عاصى كى معصيت جيسى مثالوں ميں منفر دہوجا تا ہے، جبكه اراده شرعيه كافر كے كفراور عاصى كى معصيت جيسى مثالوں ميں منفر دہوجا تا ہے۔ كے ايمان لانے اور عاصى و گهن كار كے مطبع ہونے كى مثالوں ميں منفر دہوجا تا ہے۔ آيت كريمہ ﴿ولولا اذد حسلت جنتك قلت ماشاء الله لاقوة الا بالله ﴾ ميں الله تعالى نے ايك بنده مومن كى حكايت بيان فرمائى ہے۔ يہ مومن بندہ اسيخ

ا بیک کا فر دوست کو جو که دوعد و باغ کا ما لک تھا اس بات کی نصیحت کرر ہاتھا کہ اللہ کی عطا

کردہ نعمتوں کے بدلے میں اس کاشکریہ اداکرے، اور انہیں اس کی مشیت کے حوالے کرتے ہوئے اس کی طاقت وقوت (کوچیلنج کرنے) سے بری ہوجائے کیونکہ سوائے اس کے کوئی طاقت وقوت کا مالک نہیں۔

دوسری آیت ﴿ولوشاء الله مااقت الله یفعل مایرید ﴾ میں رسولوں کے گزرجانے کے بعدان کے تبعین کے درمیان آپسی بغض وحسد کی بنیاد پراٹھے تنازعات اور جھڑوں کی اطلاع دی گئی ہے، اور اس بات کی صراحت کی گئی ہے کہ بیسب اللہ تعالیٰ اسے نہ چاہتا تو یہ ہرگز نہ ہوتا لیکن اس نے جاہا تو ایہ ہرگز نہ ہوتا لیکن اس نے جاہا تو ایہ ہوکر رہا۔

آیت ﴿ف من یود الله أن یهدیه یشر حصده للاسلام. و من یود أن یصله یسجه یات واضح بست یات واضح موری ہے کہ ہدایت اور ضلالت دونوں میں سے ہرایک کا تعلق الله کی مخلوق سے ہے، وہ جمے ہدایت دینا چاہتا ہے لیمن جس کے اندر حق کا الہام اور اس کے قبول کرنے کی توفیق دینا چاہتا ہے لیمنی واسلام کے لئے اس طرح کشادہ کردیتا ہے کہ اس کے دل میں ایک طرح کا نور داخل کردیتا ہے جو کہ وسیح تر ہوتا چلا جاتا ہے، جیسا کہ حدیث سے ثابت ہے۔ اور وہ جسے گراہ اور رسوا کرنا چاہتا ہے تو اس کے سینے کو صدد رجہ تنگ کردیتا ہے چنا نچراس کے دل میں ایک اور داخل نہیں ہو یا تا، اس کی تشبید اس شخص سے دی گئی جو کہ آسمان پر چڑھ دل میں ایمان کا نور داخل نہیں ہو یا تا، اس کی تشبید اس شخص سے دی گئی جو کہ آسمان پر چڑھ دل میں ایمان کا نور داخل نہیں ہو یا تا، اس کی تشبید اس شخص سے دی گئی جو کہ آسمان پر چڑھ دل میں ایمان کا نور داخل نہیں ہو یا تا، اس کی تشبید اس شخص سے دی گئی جو کہ آسمان پر چڑھ

#### الله تعالیٰ کی اینے بندوں سے محبت کا بیان

وقوله:

﴿واحسنوا ان الله يحب المحسنين ﴿ (البقرة: ١٩٥) ﴿ وَاقسطوا ان الله يحب المقسطين ﴾ (الحجرات: ٩) ﴿ فَاستقاموالكم فَاستقيموا لهم ان الله يحب المتقين ﴾ ﴿ ان الله يحب التوابين ويحب المتطهرين ﴾

وقوله: ﴿قُلَ ان كُنتم تحبون الله فاتبعونى يحببكم الله ﴾ (آل عران: ٣١) وقوله: ﴿فسوف يأتى الله بقوم يحبهم ويحبونه ﴾ (المائدة: ٥٣) وقوله: ﴿ ان الله يحب الذين يقاتلون في سبيله صفا كأنهم بنيان مرصوص ﴾ (الصف: ٣)

وقوله: ﴿وهوالغفور الودود﴾

ان آیات سے اللہ تعالیٰ کی صفت محبت کے نتیج میں پیدا شدہ اس کے چند افعال کا اثبات ہور ہاہے۔ وہ بعض اشخاص یا عمال واخلاق سے محبت کرتا ہے اور بیر محبت کرنا اس کی الی صفت ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے، اور بیاس کی اختیار کی صفات میں سے ایک صفت ہے جس کا تعلق اس کی مشیئت سے ہے، چنا نچہ وہ اپنی کامل صفات میں ہے میں بعض اشیاء کے مقابلے میں بعض شی سے محبت کرتا ہے۔

اشاعرہ اور معتزلہ نے صفت محبت کی نفی کردی محض اس دعوے کی بنیاد پر کہ اس صفت کے اثبات سے اللہ کی شان میں نقص کا وہم لازم آتا ہے کیونکہ مخلوق سے اس کی محبت کا مطلب ہے مناسب یا مرغوب اشیاء کی طرف اس کا میلان ۔ اشاعرہ صفت محبت کو صفت ارادہ کا حصہ نصور کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ بندے سے اللہ کی محبت کا مطلب اس کے سوا کچھ اور نہیں کہ وہ ان کے عزت واکرام اور جزائے خیر عطا کرنے کا ارادہ

کرتا ہے۔ نیز رضاء، غضب، کراہیت وسخط جیسی صفات کے متعلق بھی ان کا یہی نظریہ ہے کہ بیستقل صفات نہیں بلکہ اس کے ارادہ کے مختلف پہلو ہیں۔اورمعتز لہ چونکہ ارادہ کو الی صفت تشکیم نہیں کرتے جوائ کی ذات کے ساتھ قائم ہے،اس لئے میرمجت کی تفسیر تواب سے کرتے ہیں جو کہ ان کے نزدیک اللہ تعالیٰ پرواجب ہے، کیونکہ ان کے نہ ہب کے مطابق مطیع وفر ما نبر دارکوثواب دینا اور نافر مان کوسز اسے دوجیار کرنا اللہ تعالیٰ ذریعہ واجب ہے۔

اہل حق کے نزدیک محبت اللہ تعالیٰ کی حقیقی صفت ہے جواس کے شایان شان ہے جیستاہم کرنے سے اس کی شان میں نہ تو کسی قسم کا نقص لازم آتا ہے اور نہ تشبیہہ، ساتھ ہی پہلوگ اس محبت کے لازمی تقاضا ہے کی بھی تصدیق کرتے ہیں اس کالازمی تقاضا ہے اس کا اس شخص کے اکرام وثواب کا ارادہ کرنا جس سے وہ محبت کرتا ہے۔

نہیں معلوم کہاس محبت کی فغی وا نکار کر نیوالے ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کی حدیث میں وارد نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے اس قول کا کیا جواب دیں گے۔ مصل

''اللہ تعالی جب کسی بندے سے محبت کرتا ہے تو جبر میں علیہ السلام سے کہتا ہے کہ میں فلاں شخص سے محبت کرتا ہوں تم بھی اس سے محبت کرو، آپ نے فر مایا پھر جبر میل علیہ السلام اہل آسمان سے کہتے ہیں کہ تمہارار ب فلال شخص سے محبت کرتا ہے تم سب بھی اس شخص سے محبت کرو، آپ نے فر مایا پھر اہل آسمان اس شخص سے محبت کرنے لگتے ہیں، اس شخص سے محبت کرنے لگتے ہیں، یہاں تک کہ زمین میں بھی اس کی قبولیت و پذیر ائی ڈال دی جاتی ہے، اور جب وہ کسی سے بغض ونفرت کرتا ہے تو ایسا ہی واقعہ ہوتا ہے'۔ (متفق علیہ)

پہلی آیت کریمہ ﴿واحسنوا ان الله یحب المحسنین ﴾ میں عمومی احسان کرنے کا تھم ہے یعنی ہر معاملے میں احسان کا روید اپنایا جائے بالخصوص ان نفقات کے اندرجس کا اس آیت کی ابتداء میں تھم دیا گیا ہے:

﴿ وانفقوا في سبيل الله ولا تلقوا بأيديكم الى التهلكة ﴾ اورالله

كراستة مين خرچ كرواورخودكو بلاكت مين ندر الو\_(البقره)

اوراس نفقۂ مامور بھا میں احسان یا تو خرچ وعدم امساک کے ذریعے ہوسکتا ہے یا بخیلی واسراف کے درمیان کی راہ اختیار کرکے۔اور بیو ہی اعتدالی کیفیت ہے جس کا حکم اللّٰہ تعالیٰ نے سور ۂ فرقان کے اندر دیا ہے۔

صحیح مسلم میں شدادین اوس رضی اللہ عنہ سے حدیث مروی ہے کہ نبی صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا:

''اللہ تعالیٰ نے ہر چیز پراحسان فرض کردیا ہے، جبتم قتل کروتو احسان کے ساتھ قتل کروہ اور جب ذرج کروتو احسان کے ساتھ قتل کرو، اور چھری خوب تیز کرلینی جا ہے اور ذبیحہ کوآرام پہونچانا جا ہے ۔''

آیت (ان الله یوب المه حسنین کی میں احسان اور بھلائی کرنے کے تھم کی وجہ بتائی جارہی ہے کہ جب یہ بات معلوم ہوگئی کہ احسان اور بھلائی کارویہ اپنا اللہ تعالیٰ کی مجت کے حصول کا سب ہے تو اس تھم کے بجالا نے میں پہل کر واور آگے بڑھو۔ دوسری آیت کریمہ ﴿ و أقسط و ا کیس اقساط کا تھم ہے اور اقساط کہتے ہیں عدل کو، آیت کا مقصود یہ ہے کہ مومنوں کی اگر دوجماعت لڑ پڑے تو ان کے ما بین عدل وانصاف کے ساتھ فیصلہ کیا جائے۔ "اقسطو ا"کالفظ" قط" سے مشتق ہے جس کا معنی ہے جور ظلم لین اسے باب افعال میں لا کر سلب ما خذ کیا گیا ہے لیعنی اس لفظ کو باب افعال میں لا کر سلب ما خذ کیا گیا ہے لیعنی اس لفظ کو باب افعال میں لا کر سلب ما خذ کیا گیا ہے لیعنی اس لفظ کو باب افعال میں لا نے سے معنی بالکل برعس ہوجا تا ہے، اللہ تعالیٰ کے اسمائے حتیٰ میں سے ایک "المقط" بھی ہے لینی "عدل وانصاف والا" ۔ آیت کریمہ میں عدل وانصاف کی فضیلت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اسے عملاً انجام دینے پر ابھارا گیا ہے۔ اور اس بات کی طرف اشارہ کیا گیا ہے کہ بیا اللہ تعالیٰ کی محبت کے حصول کا ذریعہ ہے۔ بات کی طرف بیا تی کریمہ ﴿ ف سالستقامو الکہ فاستقیمو الہم ﴾ کامعنی بیہ تے آیت کریمہ ﴿ ف سالستقامو الکہ فاستقیمو الہم ﴾ کامعنی بیہ تے آیت کریمہ ﴿ ف سالستقامو الکہ فاستقیمو الہم ﴾ کامعنی بیہ تے آیت کریمہ ﴿ ف سالستقامو الکہ فاستقیمو الہم ﴾ کامعنی بیہ ہے آگے آیت کریمہ ﴿ ف سالستقامو الکہ فاستقیمو الہم ﴾ کامعنی بیہ

کہ تمہارے اور کسی دوسرے فریق کے مابین اگر کوئی عہدو بیان ہوجائے جبیبا کہتم لوگوں

نے ان کے ساتھ متجد حرام کے پاس عہد کیا ہے، تو تم ان کے ساتھ کئے ہوئے عہد پراس وقت تک ثابت قدم اور باقی رہو جب تک کہ بدلوگ تمہارے ساتھ کئے گئے عہد پر باقی رہیں۔ یہاں آیت میں ماصدر بیظر فیہ ہے پھراس عظم کی وجہ بھی بیان فرما کی، فرمایا:

ون الله يحب المتقين پين الله تعالى ان لوگوں كو بسندكرتا ہے جو ہر معاملے ميں الله سے ڈرتے ہيں اور انہيں ميں سے ایک عہدو بيان كونہ تو ژنا بھى ہے۔

آگے کی آیت کریمہ ﴿ ان الله یحب التو ابین ویحب المتطهرین ﴾ میں اس بات کی صراحت کی گئی ہے کہ اللہ تعالی دوشم کے اوصاف رکھنے والے بندوں سے محبت کرتا ہے۔

پہلی فتم کے لوگ ہیں تو ابین یعنی وہ لوگ جو بکثرت تو بہ کرتے اور افسوسناک امور کے سرز دہوجانے کے وقت استغفار کرکے اللہ کی طرف کثرت سے رجوع کرتے ہیں، اس طرح وہ کثرت تو بہ سے گناہ ومعاصی جیسی تمام معنوی نجاستوں اور گندگیوں سے پاک وصاف ہوجاتے ہیں "تسواب" چونکہ مبالغہ کا صیغہ ہے اس لئے یہاں کثرت کامعنی مرادہوگا۔

دوسری قتم کے لوگ ہیں متطهوین کینی جوپا کی اور صفائی میں مبالغے سے کام لیتے ہیں اور جووضوء یاغسل کر کے حدث اور حسی نجاستوں سے نظافت وپا کی حاصل کرنے والے ہیں۔

متطهرین کے مفہوم کے سلسلے میں ایک رائے ریجی ہے کہ اس سے وہ لوگ مراد ہیں جو اپنی عورتوں سے بحالت حیض یا ان کی دہر میں جماع کرنے سے اجتناب کرتے ہیں کیکن پہلاعمومی مفہوم مراد لینا ہی زیادہ بہتر ہے۔

آیت کریمہ ﴿قبل ان کنتم تحبون الله فاتبعونی یحببکم الله ﴾ کے سببنزول کے سلط میں سے ایک روایت منقول ہے کہ کھالوگوں نے دعویٰ کیا کہوہ اللہ سے محبت کرتے ہیں تو اللہ تعالی نے ان کو جانچنے اور پر کھنے کے لئے یہ آیت نازل

فرمائی۔اس آیت میں اللہ تعالی نے اپی محبت کے حصول کے لئے اپنے رسول کی اتباع کوشرط فراردیا، چنا نچہ اللہ تعالی کی محبت وہی شخص حاصل کرسکتا ہے جوا بھی طرح اتباع اور پیروی کرے اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے طریقے کومضبوطی سے تھام لے۔

آیت کریمہ ﴿وهو الغفور الودود ﴾ میں اللہ تعالی کے اسائے حسنی میں سے ایک ہے ''الغفور" اور دوسرا ہے ''الغود دود" ان میں سے پہلاتو ''الغفور" کا مبالغہ ہے، معنی ہائے بندوں کی گناہوں کو بہت زیادہ چھپانے والا، اور ان کا مواخذہ کرنے کے بجائے بہت زیادہ درگز رکرنے والا ۔فر کا اصلی خی سر ہے یعنی چھپانا ۔ جسیا کہ کہاجا تا ہے '' المصبغ أغفور للوسخ" یعنی زنگ میل کچیل کو چھپادیتا ہے۔ اور اسی طرح سر پوش یعنی خودکو مغفر کہاجا تا ہے۔ دوسرا اسم ''المسودودود'' لفظ ''المسود ودود'' سے شتق ہے ۔جس کے معنی پی ورسرا اسم ''المسودودود'' لفظ ''المسودود کے بیں ۔ یہ اسم یا تو بروزن مفعول جمعنی فاعل کے بیل سے ہے یا فعول بمعنی مفعدل سے تب یا معنی مفعدل سے تب یا فعول بمعنی مفعدل سے تب یا معنی مفعدل سے تب یا معنی مفعدل سے بیا معنی مفعدل سے تب یا معنی مفعدل سے تب یا معنی مفعدل سے تب یا فعول بمعنی مفعدل سے تب یا معنی سے بیا معنی مفعدل سے تب یا معنی سے بیا معنی سے تب یا معنی سے تب یا معنی سے بیا معنی سے تب یا معن

اورخانص محبت کے ہیں۔ یہ اسم یا تو بروزن مفعول بمعنی فاعل کے بیل سے ہے یا فعول جمعنی مفعول کے بیل سے ہے یا فعول جمعنی مفعول کے بیل سے ، پہلی صورت میں اسکامعنی ہوگا اپنے بتبعین سے بہت زیادہ محبت کرنے والا اوران کی نصرت ومدد کرنے میں ان کے قریب رہنے والا۔ دوسری صورت میں اس کامعنی ہوگا اپنے اوپر لازم کردہ کثیر احسانات کے نتیج میں سب سے زیادہ محبوب میں اس کامحنی ہوگا اپنے اوپر لازم کردہ کثیر احسانات کے نتیج میں اسکی عبادت بھی کرتی ، کیونکہ اس کی محمد و شاہھی۔ ہے اوراس کی حمد و شاہھی۔

## الله تعالیٰ کی رحمت

وقوله:

﴿بسم الله الرحمٰن الرحيم﴾

﴿ ربنا وسعت كل شئ رحمة وعلماً ﴾ (غافر: ٤)

﴿وكان بالمؤمنين رحيماً

﴿ورحمتى وسعت كل شئ ﴾ (الاعراف: ١٥٢)

﴿ كتب ربكم على نفسه الرحمة ﴾ (الانعام: ١٣)

﴿وهوالغفور الرحيم

﴿ فَاللَّهُ خَيْرُ حَافِظًا وَهُو أَرْحُمُ الرَّاحَمِينِ ﴾ (يوسف: ٢٣)

ان آیات میں اللہ تعالیٰ کے دواسم الرحمٰن اورالرحیم کے تذکرے کے ساتھ ساتھ اس کی دوصفات صفت رحمت اورصفت علم کا بھی ذکر ہے، ہم اللہ کی تفسیر کے شمن میں ان دواسموں کے تعلق سے گفتگوگزر چکی ہے نیز وہیں پر ان دونوں کے مابین فرق کو واضح کرتے ہوئے اس بات کی بھی صراحت کردی گئی ہے کہ اسم اول یعنی الرحمٰن سے ذاتی صفات اوراسم ثانی یعنی الرحمٰم سے فعلی صفات کا پیتہ چلتا ہے۔

اشاعرہ اور معتزلہ نے محض اس دعوے کی بنیاد پر صفت رحمت کا انکار کردیا ہے کہ پیٹلوق کو لاحق ہونے والی ایک کمزوری وضعف ہے، نیز پیمر حوم کے حق میں رفت قلبی کے ساتھ درد کے احساس کا نام ہے۔ لیکن ایسا خیال رکھنا نری جہالت اور کم علمی ہے کیونکہ قوک اور طاقتورلوگ ہی کمزوروں کے لئے رحمت کا معاملہ کرتے ہیں اس میں کسی قتم کی ضعف یا کمزوری تولازم نہیں آتی بلکہ بیر حمت تو انتہائی غلبے اور قدرت کے سبب ہوتی ہے، کیونکہ قوی انسان اپنی کمسن اولاد اور اپنے بزرگ والدین اور اپنے سے کمزور

اورضعیف لوگوں پر رحم کرتا ہے۔ کہاں ضعف اور کمزوری جوکہ نہایت ہی قابل مذمت صفات ہیں ،اور کہاں وہ صفت رحمت جس سے اللہ تعالیٰ نے خود کو متصف تو کیا ہی ہے ساتھ ہی اس صفت سے متصف اپنے اولیاء کی تعریف بھی کی ہے، اور لوگوں کوایک دوسرے کواس صفت کے اختیار کرنے کی تلقین کرنے کی ہدایت بھی دی ہے۔

"ربنا وسعت كل شئ رحمةً وعلما" الله كاكلام بجس مين حاملين عرش اورع ش كايت بيان موئى ب جوكه مومنول ك عرش اورع ش كايت بيان موئى ب جوكه مومنول ك كئة الله سے دعاكرتے بين اورائي اس دعامين اس كى ربوبيت ،اس كام كى وسعت اوراس كى رحمت كا وسيله اختيار كرتے بين ،اورد عاكى قبوليت كى اميد كے لئے اگر سب بہتركوئى وسيله اور ذريع بوسكتا ہے تو يہى ہے۔

آیت میں "رحمةً وعلماً" تمیز کی بنیاد پر منصوب ہے اور یتمیز بھی فاعل کی تاویل میں ہے، جس کی تقدیر ہیہے:

"وسعت رحمتك وعلمك على كل شئ".

اس کامعنی ہے' تیری رحمت اور تیراعلم ہرشی کو گھیر ہے ہوئے ہے۔' چنانچہ اس کی رحمت دنیا میں تو کا فر اور نیک وبدسب کے لئے عام ہے لیکن قیامت کے روز صرف متقبول کے لئے خاص ہوگی۔جیسا کہ قرآن میں ہے: ﴿فسا کتبھا لللذین یتقون ویو تون الزکواۃ﴾ ''ہم ان لوگوں کے لئے لکھ دیں گے جو تقویٰ اختیار کرتے ہیں اور زکو قادا کرتے ہیں۔'' (الاعراف: ۱۵۲)

اورایک دوسری جگہے:

"كتب ربكم على نفسه الرحمة"

اس کا مطلب ہے کہ اس نے بطور فضل واحسان کے اسے اپنے او پر خود ہی واجب کرلیا ہے، کسی اور نے اس پر واجب نہیں کیا ہے۔

واجب کرلیا ہے، کسی اور نے اس پر واجب نہیں کیا ہے۔

بخاری ومسلم میں ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی حدیث میں ہے:

"ان الله لما حلق الخلق كتب كتابا فهو عنده فوق العرش ان رحمتي سبقت أو تسبق غضبي".

تعنی اللہ تعالی نے جب مخلوق کی تخلیق فر مائی توایک کتاب کھی، چنانچہوہ کتاب اسی کے پاس عرش کے اوپر ہے جس میں لکھاہے کہ میری رحمت میرے غضب پر سبقت لے گئی۔

آگے گاآیت ﴿فالله حیر حافظاً و هو أد حم الراحمین ﴾ میں حافظ ''حفظ'' سے شتق ہے، اسی کے ہم معنی ایک اسم حفیظ بھی ہے۔ آیت کا مفہوم ہیہ کہ وہ اپنے بندوں کی ہر طریقے سے حفاظت کرتا ہے، چنا نچوان کی غذائی اشیاء کی فراوائی کا سامان کرتا ہے انہیں ہلاکت ونقصان کے اسباب سے بچاتا ہے اسی طرح ان کے اعمال کی حفاظت کرتا ہے اور ان کے اقوال کو بھی شار کرتا ہے اور خاص طور سے اپنے قریبی بندوں کی تو خصوصی رعایت کرتا ہے چنا نچہ وہ انہیں گناہ ومعاصی میں ملوث ہونے سے بچاتا ہے اور ساتھ ہی ساتھ شیطان کے کر وفریب نیز دین اور دنیا دونوں کے لئے باعث ضرر ہر شم کی باتوں سے انہیں محفوظ رکھتا ہے۔

حافظاً: خیر اسم تفضیل کی تمیز ہونے کی بنایر منصوب ہے۔

### مفت رضا وغضب

قوله:

﴿رضى الله عنهم ورضوا عنه

﴿ ومن يقتل مؤمنا متعمداً فجزاء ٥ جهنم حالداً فيها وغضب الله عليه ولعنه ﴾ (النساء: ٩٣)

وقوله: ﴿ذَلَكَ بِأَنْهُمُ اتَّبَعُوا مَاأُسْخُطُ اللهُ وَكُرِهُو رَضُوانُهُ﴾ (گم:٢٨) ﴿فَلَمَا آسْفُونَا انتقَمْنَا مِنْهُم﴾ (الزخرف: ۵۵)

وقوله: ﴿ولكن كره الله انبعاثهم فثبتهم ﴾ (التوبة: ٢٨)

وقوله: ﴿ كبر مقتاً عندالله أن تقولوا ما لا تفعلون ﴾ (الصف : ٣)

ان آیات سے اللہ تعالیٰ کی چند فعلی صفات مثلاً:

رضا،غضب لعن وکراہیت، سخط ونالپندید گی اوراً سف کا اثبات ہور ہاہے۔

اہل حق کے زود کے بیتمام ترصفتیں اس کی حقیقی صفات ہیں جواس کے شایان شان ہیں ، ان میں سے کوئی بھی صفت مخلوق کی صفات کے مشابہ نہیں ہے۔ اور ان تمام صفات کے مشابہ نہیں ہو سے اس کی ذات کے اندر وہ تمام چیزیں لازم نہیں آتیں جو مخلوقات کے لئے لازم ہیں ، معتز لہ اور اشاعرہ کے پاس ان صفات کا انکار کرنے کے لئے بجز اس کمان اور خیال کے کوئی پختہ دلیل نہیں کہ ان صفات سے اللہ تعالی کو متصف قرار دینے کی صورت میں اس کی ذات کے اندروہ چیزیں صادق آتی ہیں جو مخلوقات کے اندر ہیں۔ اپنے رب کے بارے میں ان کے اس خیال نے آئییں ہلاک وہر بادکر کے ان کوفی اور تعطیل کے گذرہے میں لاگر ایا ہے۔ اشاعرہ تو ان صفات کو حقیقی صفت تسلیم نہ کرکے صفت ارادہ کے مختلف پہلوت صور کرتے ہیں چنا نچہ ان کے نزد یک رضا و خوشنود کی کے شار دی میں اور معتز لی حضرات کرکے صفت ارادہ اور معتز لی حضرات کو ایس کا ارادہ اور معتز لی حضرات

توان سے ایک قدم اور آگے ہیں ہیلوگ ان صفات سے مطلق ثواب وعقاب مراد لیتے ہیں۔

آیت کریمہ ﴿ رضی الله عنه م و رضو ا عنه ﴾ میں اللہ اور اس کے بندوں کے مابین رضاومجت کے ہونے والے تبادلے کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ جہاں تک اللہ کی رضامندی کی بات ہے تو یہ بندوں کیلئے ان کوعطا کی گئی تمام نعمتوں سے بڑھ کر اور عظیم تہ ہے جیسا کہ قرآن میں ہے ﴿ و رضو ان من الله اکبر ﴾ ' اور اللہ کی جانب سے حاصل شدہ رضامندی ہی سب سے بڑی شی ہے' اور جہاں تک اللہ تعالیٰ سے ان کی رضامندی کا تعلق ہے تو وہ ہے ان میں سے ہرایک کا اپنے مقام ومر تبے سے راضی ہو جانا اور اپنے اس مر جے اور پوزیشن سے اس طرح شاداں اور فرحاں ہو جانا گویا کہ اس سے بڑھ کرکمی کو فیمت ہی حاصل نہیں ہوئی۔ اور یہ کیفیت جنت میں حاصل ہوگی۔

آیت ﴿ ومن یقتل مؤمناً متعمداً ﴾ میں اللہ تعالیٰ نے ''مؤمناً'' اور متعمداً ﴾ میں اللہ تعالیٰ نے ''مؤمناً'' اور متعمداً کہ مراس بات کا اشارہ کیا ہے کہ مذکورہ سز ااس شخص کے لئے ہے جو جان بو جھ کر کسی مومن کو تل کر ہے۔ (ایک شخص کو معموم و بے گناہ بچھتے ہوئے بھی الی چیز سے قتل کر دیا جائے جس سے موی طور پر موت واقع ہوجاتی ہو ) اس سے تل کا فراور تل خطاء کا استثناء ہوجاتا ہے۔

﴿ حالداً فیها ﴾ کامعنی ہے" دوامی حیثیت سے قیام کرے گا" خلود کا ایک معنی مکث طویل بھی بتایا گیا ہے۔ لعن کا مطلب ہے اللہ کی رحمت سے دوری یا برطر فی ۔

لعین یا ملعون اس شخص کو کہا جا تا ہے جس پر لعنت محقق ہو چکی ہو، یا دہ شخص پر لعنت کی گئی ہو۔

ان جیسی آیات سے بیا شکال پیش آتا ہے کہ قاتل عمر کے لئے تو بنہیں وہ مخلد فی النار ہے۔ جب کہ بیموقف اس آیت کا معارض ہے جس میں اللہ تعالی نے فرمایا:

"ان اللہ الا یعفور أن یشر ک به ویغفر ما دون ذلک لمن یشاء"

اللہ اس گناہ کو نہیں بخشے گا کہ کسی کواس کا شریک بنایا جائے اور اس کے سوا

اور گناہ جس کوجا ہے معاف کردے۔ (النساء: ۴۸)

علماءنے اس اشکال کے متعدد جواب دیئے ہیں جن میں سے چند مندرجہ ذیل ہیں۔ ا۔۔۔۔۔ بیاس شخص کی سز اہے جوعمد اُقتل مومن کوحلال سمجھتا ہو۔

۲ ....عداً کسی مومن کے قاتل کی سزاتو یہی ہے، اگراس کو بدلہ دیاجا تالیکن اس بات کا بھی امکان ہے کہ اسے میسزانہ ملے اس طرح کہ وہ تو بہ کرلے یا کوئی ایسا نیک عمل کرلے جواس کے برئے مل پر حاوی ہوجائے۔

۳.....بطورز جراورتو نیخ کے ابیاجکم وار دہواہے۔ ۴.....خلود فی النار سے مراد مکٹ طویل ہے۔

ابن عباس رضی الله عنه اورایک گروه کا موقف بیہ ہے کہ عمداً قتل کرنے والے کی توبہ قبول نہیں ہوتی ۔ ابن عباس رضی الله عنه تو اس سلسلے میں یہاں تک فرمادیا کہ باعتبار نزول بی آخری آیت ہے جومنسوخ نہیں ہے۔

اس سلسلے میں اقرب الی الصواب نقط رنظر میہ ہے کہ قاتل پر تین قتم کے حقوق واجب ہوتے ہیں:

(۱) ایک حق الله کا (۲) دوسرامقتول کے ورثاء کا (۳) تیسراحق مقتول کا

چنانچان میں سے اللہ کاحق توبہ کے ذریعے ساقط ہوجاتا ہے۔ اور ور ثاء کاحق دنیا میں اداکر کے یا معافی کے ذریعے ساقط ہوجاتا ہے لیکن مقتول کاحق ساقط نہیں ہوتا یہاں تک کہوہ اپنے قاتل کے ساتھ قیامت کے دن اس حال میں آئے گا کہ اس کا سرقاتل کے ہاتھ میں ہوگا اور کہے گا''اے رب! اس سے پوچھ کہ اس نے جھے کیوں قبل کیا؟''

آگی آیت ﴿فلما آسفونا انتقمنا منهم ﴾ میں لفظ'' آسف' شدت حزن اور شدت غصب و سخط کے معنی میں مستعمل ہے۔ اور آیت میں بھی یہی معنی مراد ہے۔ انتقام کا مطلب ہے سزا کے ذریعے بدلہ دینا۔ پیلفظ ''نسقسمةٌ ''سے شتق ہے۔ شدید درج کی کراہت اور ناراضگی ونا گواری کو تھمت سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

# صفت مجى كااثبات اورمنكرين كارد

وقوله: ﴿ هل ينظرون الا أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة وقضى الأمر ﴾ (البقرة: ١٠٣)

﴿ هل ينظرون الا أن تأتيهم الملائكة أو يأتي ربك أو يأتي بعض آيات ربك ﴾ (الانعام: ١٥٨)

﴿ كلا اذا دكت الأرض دكاً دكاً وجاء ربك والملك صفاً صفاً ﴾ (الفجر: ٣١)

﴿ يوم تشقق السماء بالغمام ونزل الملائكة تنزيلا ﴾ (الفرقان: ٢٥)

ان آیات میں اللہ تعالیٰ کی دوفعلی صفات الا تیان والجی کا تذکرہ کیا گیاہے۔ اس سلسلے میں اہل سنت کا جوموقف ہے وہ یہی ہے کہ ان دونوں صفات کی حقیقت پر کماهنۂ ایمان رکھاجائے اوراس کی ہرقتم کی تاویل سے دوری اختیار کی جائے جو کہ درحقیقت الحاداور تعطیل ہے۔

یہاں پرعصر حاضر میں تحجیم و تعطیل کے علمبر دار زاہد الکوثری کی تحریر قاری کے سامنے پیش کردینا مناسب معلوم ہوتا ہے ،وہ بیہ قی کی کتاب'' الاساء والصفات'' کے حاشیے میں لکھتا ہے:

''اس کے معنی کے سلسلے میں امام زخشر کُ فرماتے ہیں کہ اللہ تعالی ان بادل کے سائبانوں میں عذاب لائے گاجن سے صرف رحمت کی امید کی جاتی ہے چنانچے عذاب کا وہاں سے آنا جہاں سے رحمت کی امید کی جاتی ہوحد درجہ ہولنا ک اور وحشت ناک ہوگا'' سے اسلسلے ہیں یہی موقف رکھتے ہیں، البت الفخر الرازی کہتے ہیں: ان یا تبھم اللہ کا مطلب ہے اُن یا تبھم اُمر اللہ اسلسلے میں کیم موقف رکھتے ہیں، البت الفخر الرازی کہتے ہیں:

اس شخص کے اس اقتباس سے جھے اس نے اپنے اسلاف سے نقل کیا ہے تاویل و تعطیل کرنے میں ان کا انتہائی درجے کا تذبذب واضطراب بخو بی واضح ہوں جو با تاہد جب کہ اس باب میں آیات بہت ہی واضح ہیں جوان تاویلات کو قبول نہیں کرتیں۔ چنانچہ پہلی آیت میں اپنے کفر وعناد پراٹل رہنے والوں اور شیطان کی پیروی کرنے والوں کو یہ دھمکی دی جارہی ہے کہ وہ لوگ اس بات کا انتظار کررہے ہیں کہ اللہ ان کے مابین فیصلہ کرنے کے لئے بادلوں کے سائبان میں ان کے پاس آئے اور الیا توقیامت کے دن ہی ہوسکتا ہے۔ اس لئے اس کے بعد "وقصے الأمر" کہا۔ یعنی معاطی کا فیصلہ کردیا جائے۔

دوسری آیت بین اس سے زیادہ صراحت ہے، اس آیت بین اتیان یعنی اللہ تعالیٰ کے آمد کی تاویل اتیان اُمریا اتیان عذاب سے ہوہی نہیں سکتی کیونکہ اس آیت بین اللہ کی آمد کے ساتھ ساتھ اس کے فرشتوں اور اس کی نشانیوں کی آمد کا بھی تذکرہ ہے۔
اللہ کی آمد کے ساتھ ساتھ اس کے فرشتوں اور اس کی نشانیوں کی آمد کا بھی تذکرہ ہے۔
اور اس کے بعدوالی آیت ﴿وجاء ربک و السملک صفاً صفاً ﴾ کو جمی عذاب پر مجمول کرنا ممکن ہی نہیں کیونکہ یہاں قیامت کے دن بغرض حساب و کتاب اس کی آمد مراد ہے۔ اور ملائکہ وہاں پر اس کی تعظیم اور جلالت شان کے لئے صف بستہ ہوں گے، اور اس وقت اس کی آمد کے وقت آسمان بدلی کے ساتھ پھٹ جائے گا جیسا کہ آخری آیت صراحت کر رہی ہے۔ اللہ تعالیٰ کے لئے صفت جمی واتیان بھی ثابت ہے نیز وہ نازل بھی ہوتا ہے اور قریب بھی۔ اس حال میں کہوہ اپنے عرش کے اوپر تمام مخلوق سے جدا اور الگ ہے۔ بیمتمام افعال اللہ تعالیٰ کے لئے حقیقی طور پر ثابت ہیں اس سلسلے میں مجازی معنی کا دعوی کرنا اس کے افعال میں تعطیل کے متر ادف ہے۔ اور اس بات کا اعتقاد محال کے اللہ درب العزت کی آمد محال میں تعطیل کے متر ادف ہے۔ اور اس بات کا اعتقاد رکھنا کہ اللہ درب العزت کی آمد محاشل ہے سراس تعطیل اور انکار ہے۔

# ا ثبات صفت وجهاورمنگرین کار د

وقوله:

﴿ ويبقىٰ وجه ربك ذوالجلال والاكرام ﴾ (الرحمٰن: ٣٥) ﴿ كُلُ شَيْ هَالُكُ الا وجهه ﴾ (القصص: ٨٨)

ید دونوں آیات اللہ تعالیٰ کے لئے صفت وجہ کے اثبات پر مشتمل ہیں اوراس کے لئے صفت وجہ کے اثبات پر مشتمل ہیں اوراس کے لئے صفت وجہ کے اثبات کے سلسلے میں کتاب وسنت میں بے ثار نصوص وار دہوئے ہیں ۔ اور یہ تمام نصوص 'معطلہ'' کے تاویلات کی نفی کرتے ہیں جو کہ' وجہ' سے جہت ،ثواب یاذات مراد لیتے ہیں ، اس سلسلے میں اہل حق کا بیموقف ہے کہ' وجہ' اللہ تعالیٰ کی ایک صفت وجہ شلیم کرنے ہے اس کے لئے صفت وجہ شلیم کرنے ہے اس کا اعضاء سے مرکب ہونا ثابت نہیں ہوتا جیسا کہ مجسمہ سمجھتے ہیں بلکہ یہ اللہ تعالیٰ کے شایان شان ایک صفت ہے جونہ کسی اور کے چرے کے مماثل ہے اور نہ کوئی چرہ ہی اس کے مشابرہ ہے۔

''معطلہ''ان دونوں آتوں سے بیاستدلال کرتے ہیں کہ اس میں'' وجہ'' سے مراد ذات باری تعالیٰ ہے کیونکہ بقا وعدم ہلاکت میں وجہ یعنی چہرے کو کوئی خصوصیت حاصل نہیں لیکن ہم اس استدلال کے خلاف ہیں۔اگر اللہ تعالیٰ کے لئے حقیقی وجہ ثابت نہ ہوتا تو ذات کے معنی میں بھی اس لفظ کا استعال درست نہ ہوتا کیونکہ سی مفہوم کے لئے وضع شدہ لفظ اس وقت تک کسی دوسرے معنی میں استعال نہیں ہوسکتا جب تک کہ اس کا حقیقی معنی ثابت نہ ہو جب حقیقی معنی میں استعال ثابت ہوگا تب کسی قریبے کے سبب دوسرے مجازی معنی کی طرف ذہن منتقل ہوسکتا ہے۔

ان کے مجازی معنی کاردایک دوسر ے طریقے سے بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ نے

بقا کواپنے وجہ لیمنی چرے کی طرف منسوب کر کے اپنی پوری ذات کوشامل کرلیا ہے۔ اس لئے یہ کہنا درست نہیں کہ آیت میں چرہ بول کرذات مراد لی گئی ہے۔ بیبیق نے خطابی سے نقل کرتے ہوئے لکھا ہے کہ اللہ تعالی نے وجہ کی اضافت اپنی ذات کی طرف کرتے ہوئے وجہ کی صفت بیان کی اور فر مایا ﴿ویبقی و جه ربک ذو الجلال و الا کر ام ﴾ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ وجہ سے مراد ذات نہیں " ذو الجلال" وجہ کی صفت ہے اور وجہ ذات باری تعالیٰ کی صفت ہے اور وجہ ذات باری تعالیٰ کی صفت ۔

''حدیث طائف'' میں مذکور آپ صلی الله علیه وسلم کے اس قول کی تفسیر و تاویل ذات وغیرہ سے کیسے کی جاسکتی ہے:

''أعوذبنور وجهک الذی اشرقت له الظلمات '' یعنی تیرے چرے کے اس نور کی پناہ میں آتا ہوں جس سے تاریکیاں روشن ہوتی ہیں۔ '' نیز ابوموی الاً شعری کی روایت کردہ حدیث میں آپ کے اس قول میں:

"حجابه النور أو النارلو كشفه لأحرقت سبحات وجهه ماانتهى اليه بصره من خلقه"

#### ا ثبات صفت يد

وقوله:

﴿مامنعك أن تسجد لما خلقت بيدى ﴾ (ص: ۵۵)

﴿ وقالت اليهود يدالله مغلولة غلت أيديهم ولعنوا بما قالوا. بل يداه

مبسوطتان ينفق كيف يشاء ﴾ (المائدة: ٢٣)

ید دونوں آیتیں اللہ تعالی کے لئے اس کی شان کے مطابق اس کی ایک حقیقی صفت "یددین" یعنی دونوں ہاتھوں کے اثبات پر شمتل ہے، پہلی آیت میں اللہ رب العزت اپنے ہاتھوں سے بنائے ہوئے آ دم علیہ السلام کوسجدہ نہ کرنے کے سبب ابلیس کی تو بیخ کررہا ہے۔ یہاں پر "ید" کوقدرت پرمجمول کرناممکن ہی نہیں کیونکہ تمام اشیاء یہاں تک کہ ابلیس کوبھی اس نے اپنی قدرت سے ہی پیدا کیا ہے اس صورت میں آ دم علیہ السلام کی کوئی خصوصیت ہی باقی نہیں رہ جاتی جس کے سبب وہ تمام مخلوق سے ممتاز ہوسکیں۔

عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ کی حدیث میں ہے کہ اللہ نے تین اشیاء کو اپنے ہاتھوں سے پیدا کیا۔

(۱) آدم کی تخلیق اپنے ہاتھ سے کی ۔(۲) توریت اپنے ہاتھ سے لکھی۔ (۳) جنت عدن کواینے ہاتھوں سے لگایا۔

تمام مخلوقات کا وجود الله رب العزت کی قدرت کا مله کامظهر توہے ہی کیکن ان تین اشیاء کواس حیثیت سے ذکر کرنا کہ اللہ نے اسے اپنے ہاتھوں پیدا کیا ایک خاص اور زائد معنی کی وضاحت کرتا ہے۔ایک اور بات بیرکہ "یدین" کا لفظ بصیغهٔ تثنیہ پدھیقی کے لئے ہی معروف و مشہور ہے قدرت یا نعمت کے معنی میں مستعمل نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ یہ نہیں کہا جاسکتا" خلقہ اللہ بقدرتین أو بنعمتین "كراللہ نے اسے دوقدرتوں یا دو نعمت کہا جاسکتا "حدیث کی اللہ ناسکے علاوہ کی افر معنی پراسی کے لئے ممکن اور درست ہوسکتا ہے جو "یدین" کی صفت سے حقیقی طور پر متصف ہو، اسی لئے" یانی" یا" ہوا" کے لئے ید لیعنی ہاتھ ثابت نہیں کیا جاتا۔

عجازی معنی ثابت کرنے کے سلسلے میں رہی معنز لدگی بیددلیل کہ بعض آیات میں بدکالفظ واحد تو بعض میں جمع بھی مستعمل ہے تو بید کوئی قوی دلیل نہیں ہے کیونکہ بھی بھی دو کے لئے موضوع لفظ بول کرا یک مرادلیا جاتا ہے جیسے: "د أیت بعیب ی و سمعت بسا ذنہ ی "کہ میں نے اپنی دوآ تھوں سے دیکھا اور دو کان سے سنا۔ اس سے مرادیہ ہوتا ہے کہ میں نے اپنی آ نکھ سے دیکھا اور کان سے سنا۔ اس طرح جمع کا صیغہ بول کر بھی شنیہ بھی مرادلیا جاتا ہے جیسا کے قرآن میں ہے:

﴿ان تتوباالي الله فقد صغت قلوبكما

''اگرتم دونوں اللہ کے سامنے تو بہ کرلوگی (تو بہتر ہوگا)اس لئے کہ تمہارے دل (حق سے) مائل ہوگئے ہیں''۔ (التحریم:۴)

يہال مرادم "قلباكما".....

الله رب العزت كے لئے كف (جھیلی) أصابع (انگلیاں) بمین (وایاں) شال (بایاں) قبض ( بکڑنا) بسط ( بھیلانا) وغیرہ جیسی صفات ثابت ہیں جن كا اطلاق صرف اور صرف حقیقی ہاتھ پر ہی ہوسكتا ہے اس كے ہوتے ہوئے "بید" كونعمت یا قدرت كے معنی میں كیسے لیا جاسكتا ہے؟۔

دوسری آیت میں اللہ رب العزت نے یہودی اپنے رب کے سلسلے میں کی جانے والی گفتگو کو قال کیا ہے انہوں نے اس کی توصیف یوں بیان کی "بداللہ م لمولة" بعن اللہ کا ہاتھ بندھا ہوا ہے بعن خرچ کرنے سے رُکا ہوا ہے۔ پھر ان کے قول کے معاً بعد اس کے بر

خلاف اپنی صفت ثابت کرتے ہوئے فرمایا کہ اس کے دونوں ہاتھ عنایت ونوازش کے لئے کھے ہوئے ہیں جیسے چا ہتا ہے خرج کرتا ہے۔ یہی بات حدیث میں بھی مذکور ہے:
''ان یمین الله ملأی سحاء اللیل و النهار لا تغیضها نفقة '' (متق علیہ)
''اللہ کا داہنا ہاتھ بجرا ہوا ہے دن ورات مسلسل نوازش فرمانے کے باوجود بھی اس میں کوئی کمی نہیں آتی''

قابل غوربات ہے کہ اگراللہ تعالیٰ کے حقیقی طور پر دوہاتھ نہ ہوتے تو کیا "بسط الیدین" کی پیجیر درست ہوسکتی تھی۔؟

صیح بات سے کہ ان تمام دلائل کے سبب تاویل کرنے والوں کے پاس کوئی جواب ہی نہیں ہے۔

To the to will still be the first of

CONTRACTOR OF THE STATE OF THE

الدالة الوالط لذالة الأ

of the water water water water and the

to delice with a state of the Delice of

#### ا ثبات صفت عين

وقوله:

﴿فاصبر لحکم ربک فانک بأعیننا﴾ (الطور : ۴۸) ﴿وخـمـلنـاه عـلـي ذات ألواح و دسر . تجري بأعیننا جزاء لمن کان کفر﴾ (القمر : ۱۳ . ۱۳)

﴿ وَالْقيت عليك محبة مني ولتصنع على عيني ﴾ (ظه : ٣٩)

ان تینوں آیات میں اللہ تعالیٰ نے اپنے لئے ایسی آنکھ ثابت کیا ہے جس کے ذریعے وہ تمام مرئیات کودیکھتاہے اور بیاس کی حقیقی صفت ہے جواس کے شایان شان ہے اس صفت کے ثابت کرنے اور اسے تسلیم کرنے سے اس کی ذات کے لئے گوشت پوست سے مرکب انسانی اعضاء لازم نہیں آتے۔

معطلہ کی یہ تقبیر کہ عین سے مراد رویت، حفاظت یارعایت ونگہداشت ہے، صفات کا سراسرا نکار اور تعطیل ہے۔ اب رہی یہ بات کہ بعض نصوص میں لفظ عین واحد تو بعض میں جمع بھی مستعمل ہے تو اس میں اس صفت کی نفی کی ان کے لئے کوئی دلیل ہی نہیں ہے۔ کیونکہ لغت عرب میں اس کی گنجائش موجود ہے کہ جمع بول کر تثنیہ یا تثنیہ بول کرواحد مراد لیا جائے۔ اسکی صراحت'' الیدین'' کی بحث میں گزر چکی ہے۔

لفظ عین کوان کے بیان کردہ معنوں میں سے کسی معنی میں استعال کرناممکن ہی منہیں ہے ہاں اگر ممکن ہوسکتا ہے تو صرف اس کے حق میں جوصفت عین سے حقیقی طور پر متصف ہو، تو کیا معطلہ یہ کہنا چا ہتے ہیں کہ اللہ تعالی ایسی صفت پر فخر کررہا ہے جواس کے اندر ہے ہی نہیں چنا نچے اپنے گئے آئکھ تو ثابت کرتا ہے مگر اس سے محروم ہے ، کیا وہ لوگ یہ کہنا چا ہتے ہیں کہ اللہ تعالی کی رؤیت کسی خاص صفت یا خاص ذریعہ سے نہیں ہے بلکہ

تمام اشیاء کواپنی ذات ہی ہے ویکھا ہے جسیا کہ معتزلی حضرات کاخیال ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنی ذات ہی سے قادر ہے اور اپنی ذات ہی سے ارادہ کرتا ہے وغیرہ وغیرہ۔

بہلی آیت کریمہ ﴿فاصبو لحکم دبک فانک باعیننا ﴾ میں اللہ تعالی فانک باعیننا ﴾ میں اللہ تعالی فی اللہ تعالی فی اللہ علیہ وسلم کواپنے تھم اور قوم کی جانب سے پہو نچنے والی اذیتوں پر صبر کرنے کا تھم دیا ہے۔ اور اس کی وجہ یہ بتلائی کہ وہ اس کی آتھوں کے سامنے اور اس کے حفظ وامان میں ہیں۔

دوسری آیت ﴿ و حسلناه علی ذات الواح و دسو. تجری باعیننا جسزاه المسن کان کفر ﴾ میں اللہ تعالی نوح علیه السلام کے بارے میں خبردے رہاہے کہ جب ان کی قوم نے انہیں جھٹلادیا اور اللہ تعالی نے بطور عذاب ان لوگوں کو طوفان میں مبتلا کردیا تو اللہ تعالی نے انہیں اور ان پرائیان لانے والوں کو منح اور کنٹری کے ختوں سے بنی کشتی پر سوار کردیا۔ اور میکشتی اللہ تعالی کی تکرانی میں اس کی آنکھوں کے سامنے تیرر بی تھی۔

تیسری آیت میں اللہ کی جانب ہے موسیٰ علیہ السلام کو خطاب کیا گیا ہے۔اور
اس میں بتایا گیا ہے کہ اللہ نے اپنی جانب سے ان پر اپنی محبت ڈال دی۔مطلب ہیہ ہے
کہ اس نے انہیں اپنا محبوب بنالیا اور اپنی آئھوں کے سامنے ان کی الیمی پرورش
و پرداخت کی کہ جس کے سبب موسیٰ فرعون اور اس کی قوم کی جانب رسالت کے فرائش
انجام دینے کے قابل ہو گئے۔

### اثبات صفت سمع وبصر

وقوله: ﴿ قدسمع الله قول التي تجادلك في زوجها وتشتكي الى الله والله يسمع تحاوركما ان الله سميع بصير ﴾ (المجادلة: ١) وقوله: ﴿ لقد سمع الله قول الذين قالوا ان الله فقير ونحن أغنياء ﴾ (آل عمران: ١٨١)

وقوله:﴿ أم يحسبون انا لانسمع سرهم ونجواهم بلي ورسلنا لديهم يكتبون﴾ (الزخرف: ٨٠)

﴿انني معكما أسمع وأرى ﴾ (ظه: )

﴿ الم يعلم بأن الله يرى ﴿ (العلق: ١٣)

﴿الله عند اك حين تقوم . وتقلبك في الساجدين انه هو السميع البصير ﴾ (الشعراء: ٢٢٠.٢١٩)

﴿ وقل اعملوا فسيرى الله عملكم ورسوله والمؤمنون (التوبة : ٥٠١)

سیتمام آیات مؤلف نے صفات مع وبھر اور دویت کے اثبات کے شمن میں ذکر کی ہیں، آیوں میں صفت مع کا تذکرہ اس کے تمام مشتقات مثلاً سَمِعَ یَسُمَعُ فَنَیْسَمَعُ اور اُسُمَعُ وغیرہ کے ساتھ ماتا ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی حقیقی صفت ہے جس کے ذریعے تمام اُصوات کا ادراک کرتا ہے۔ اسی طرح بھر اللہ تعالیٰ کی الی صفت ہے جس سے تمام اشخاص والوان کا ادراک کرتا ہے اور دویت اس کی صفت لازمہ ہے۔ ابوموی سے تمام اشخاص والوان کا ادراک کرتا ہے اور دویت اس کی صفت لازمہ ہے۔ ابوموی اُشعری کی حدیث میں ہے: ''اے لوگو! ہوشیار رہو بتم کسی بہرے یا غائب کو نہیں پکار رہے بلکہ بہت زیادہ سننے اور خوب دیکھنے والے کو پکار رہے ہو، جس ذات کو تم پکار رہے ہو، جس ذات کو تم پکار رہے ہو، وہ تنے اور خوب دیکھنے والے کو پکار رہے ہو، جس ذات کو تم پکار رہے ہو، وہ تنے اور خوب دیکھنے والے کو پکار رہے ہو، جس ذات کو تم پکار رہے ہو، وہ تے ہیں دات کو تم پکار رہے ہو، وہ تا کہ پکار رہے ہو، وہ تا کہ بہت زیادہ سننے اور خوب دیکھنے والے کو پکار رہے ہو، جس ذات کو تم پکار رہے ہو، وہ تم سے تمہاری سواری کی گردن سے بھی زیادہ قریب ہے۔'

سمع وبصر یعنی سننا اور دیکھنا کمالی صفت ہے۔اللہ تعالیٰ نے مشر کین کی مذمت کی ہے اوریہ اس لئے کہ وہ ایسی چیزوں کی عبادت کرتے ہیں جس میں نہ سننے کی صلاحیت ہے اور نہ دیکھنے کی۔

ینملی آیت خولہ بنت نظابہ کے بارے میں نازل ہوئی ، جب ان کے شوہر نے ان سے ظہار کرلیا تو وہ اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس شکایت لے کرآئیں اور آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلسلے میں گفتگو کی تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

''میں یہی سمجھتا ہوں کہتم ان پرحرام ہو چکی ہو۔''

صحیح بخاری میں عروہ سے ایک روایت منقول ہے وہ حضرت عا کشہرضی اللہ عنہا سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا:

> "تمام تعریف اس اللہ کے لئے ہے جس کی ساعت تمام اصوات کا ادراک کر لیتی ہے۔ جھٹڑنے والی عورت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس شکایت لے کرآئی تو میں اس وقت گھر کے ایک گوشے میں تھی اور عورت کی گفتگو نہیں سن یار ہی تھی۔ اور پھر اللہ نے ہی آیت نازل فر مادی۔"

دوسری آیت نحاص یہودی کے بارے میں نازل ہوئی۔ جب ابو بکر رضی اللہ نے اسے اسلام کی طرف بلایا تو اس نے کہا تھا:

> ''واللہ اے ابو بھر! ہمیں اللہ کی کوئی حاجت نہیں ہے کیونکہ وہ تو خود ہمارا محتاج ہےا گروہ غنی ہوتا تو ہم سے قرض نہیں مانگٹا۔''

تیری آیت ﴿ أم یحسبون انا لانسمع سرهم و نجواهم بلی ورسلنا لدیهم یکتبون ﴾ مین اکن "بلن اور "بمزه استفهامیه کے معنی میں ہے۔ ام منقطعہ ہے اور استفہام الکاری تو تی کے لئے ہے۔

آیت کامعنی میہ کہ ' بلکہ کیا میاوگ اپنی مخفی اور رازی باتوں کے سلسلے میں میہ خیال کر بیٹھے ہیں کہ ہم ان کے جدواور سرگوشیوں کوسن نہیں رہے ہیں، کیوں نہیں ہم تو

انہیں بخوبی سنتے ہیں اوران کے پاس ہمارے ایسے نگہبان ہیں جوان کی کہی ہوئی باتوں اوران کے افعال کولکھ لیتے ہیں۔''

چوتھی آیت کریمہ میں اللہ کی جانب سے موسیٰ وہارون علیہا السلام کوخطاب کیا گیاہے۔ جب کہان دونوں نے فرعون کی گرفت کے خوف کی شکایت کی تھی۔ چنانچہ اللّٰہ تعالیٰ نے ان دونوں سے فرمایا:

رونوں ڈرومت، میں تہارے ساتھ دیھا اور سن ہاہوں''

پنچویں آیت ابوجہل کے بارے میں نازل ہوئی جس وقت اس نے آپ سلی

الله علیہ وسلم کو بیت اللہ میں نماز پڑھنے سے روک دیا تھا۔ تو بیآ بیتیں نازل ہو کیں:

ار آیت الدی ینھیٰ ہم عبداً اذا صلی ہم اُر آیت ان کان علی الهدی ہم اُر آیت ان کان علی الهدی ہم اُو اُمر بالتقویٰ ہم اُر آیت ان کذب و تو لیٰ ہم اُلم یعلم بان الله یویٰ ہم اُو اُمر بالتقویٰ ہم اُر آیت ان کذب و تو لیٰ ہم اُلم یعلم بان الله یویٰ ہم اُو اُمر بالتقویٰ ہم اُر آیت ان کذب و تو لیٰ ہم اُلم یعلم بان الله یویٰ ہم اُو اُمر بالتقویٰ ہم اُر آیت ان کذب و دیکھا جو روکتا ہے ، ایک بندے کو جب وہ نماز پڑھتا ہے، تہاراکیا خیال ہے اگر وہ وہ (روکنے والا) حجمالاتا ہے اور دین اسلام سے کا حکم دیتا ہے۔ تہاراکیا خیال ہے اگر چہوہ (روکنے والا) حجمالاتا ہے اور دین اسلام سے منہ موڑتا ہے۔ کیاا سے معلوم نہیں کہ اللہ دیکھر ہاہے۔

(العلق:٩-١١)

# الله تعالى كى طرف مروكيدى نسبت

وقوله: ﴿وهوشديد المحال﴾ (الرعد: ١٣)

وقوله: ﴿ومكرواومكرالله والله خيرالماكرين﴾ (آل عمران: ۵۳) وقوله: ﴿ ومكروا مكراً ومكرنا مكراً وهم لايشعرون ﴾ (النمل: ۵۰) وقوله: ﴿ انهم يكيدون كيداً وأكيد كيداً ﴾

ان آیات سے اللہ تعالیٰ کی دوصفتوں کا اثبات ہوتا ہے وہ ہیں مکر اور کید لیے دونوں اختیاری صفات سے اللہ تعالیٰ دونوں اختیاری صفات سے اللہ تعالیٰ کے دونوں اختیاری صفات سے اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی اسم مشتق کرکے ماکر وکا کہ نہیں کہا جا سکتا بلکہ نصوص میں جہاں کہیں اس بات کا ذکر ہے کہ وہ سب سے بہتر مکر کرنیوالا ہے اور وہ اپنے کا فر دشمنوں کے ساتھ سازش و تدبیر کرتا ہے تو ان نصوص پر تو قف کیا جائے گا۔

"شدیدالمحال" کامطلب برزادینے کے وقت بخت موَاخذہ کرنے والا جیما کردوسری آیت میں ہے ﴿ان بطش ربک لشدید﴾ "بے شک تیرے ربکی گرفت بڑی سخت ہے "۔ (البروج:۱۳)

ایک اورجگہ ہے: ﴿ان أحده أليم شديد ﴾ "اس كى گرفت برى بى دردناك ہے۔ " (هود: ۱۰۲)

ائن عباس كنزويك "شديدالمحال" كامعنى ب "شديدالحول" اورمجاهد كيزويك اس كامعنى ب "شديدالقوة" وونول كامفهوم قريب قريب ايك ،ى ب-

ا محشی کتاب شخ اساعیل انصاری حاشیه میں رقم فرماتے ہیں،امام ابن القیما پی کتاب ''الصواعق' میں کلاتے ہیں کہ ''اللہ تعالیٰ نے مکر ،کید ،استھز اءاور خداء جیسی صفات اپنی ذات کیلئے مطلق طور پر استعال نہیں فرمایا ہے بلکہ اس قسم کے افعال کے مرکبین کی جزاء کے طور پر استعال کیا ہے اور بیا پی جگہ پر مستحن ہے،الہذا ان افعال مشتق اساء کا استعال مطلق طور پر اللہ کیلئے کرنا درست نہیں ،اس کئے کہ بیا بحض موقعوں پر فرموم ۔ (تر فدی)

آیت ﴿ والله حیوا لما کوین ﴾ کامطلب ہے اللہ کا مکران کے مقابلے میں سب سے زیادہ تیزی کے ساتھ نافذ ہونے والا اور پہل کرنے والا ہے۔''
بعض سلف نے لوگوں کے ساتھ اللہ کے مرکز نے کی تفییر یوں بیان کی ہے کہ وہ انہیں ناز وقعت میں ڈال کراس طرخ تدریجی مہلت دیتا ہے کہ انہیں خبر تک نہیں ہوتی۔ لوگ جب بھی کسی نئے گناہ کی شروعات کرتے ہیں تو وہ ان کے لئے ایک ٹی فعت ظاہر کردیتا ہے۔حدیث میں ہے:

"تم جب بید و مکیولو کہ اللہ تعالی اس بندے کو جو کہ معصیت پر مصر اوراڑ اہوا ہواس کی محبوب اشیاء سے نواز تا ہی جار ہا ہے توسمجھ لو کہ بیہ اللہ کی جانب سے ڈھیل اور تدریجی مہلت ہے۔"

یہ آیت حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں نازل ہوئی۔ یہودیوں نے جب آپ کو آل کا ارادہ کرلیا تو آپ ایک ایسے گھر میں داخل ہو گئے جس میں روشندان تھا اوراللہ تعالی نے جریل کے ذریعے آپ کی اس طرح مد فرمائی کہ آپ کو روشندان کے راستے آسان پراٹھالیا۔ یہودانا می ایک شخص آپ کو ڈھونڈ نے کے لئے اس گھر میں داخل ہوگیا،اللہ نے وہیں اسے عیسیٰ علیہ السلام کا ہم شکل بنادیا، چنا نچہ جب وہ شخص لوگوں کو غیر موجودگی کی اطلاع دینے باہر نکلاتو لوگوں نے اسے عیسیٰ سمجھ کرفتل کردیا۔ آیت میں اسی واقعے کی طرف اشارہ ہے:

''لوگ خفيه چال چلے تو اللہ نے بھی خفیہ چال چلی''۔

تیسری آیت میں قوم صالح کے اس واقعے کی طرف اشارہ ہے کہ ان کے نوافراد نے اس بات پراللہ کی تم کھائی کہ رات کے وقت صالح علیہ السلام اور ان کے اہل پر جملہ کر کے قل کردیں گے۔ اور پھر ان کے متعلقین سے میہ کہددیں گے کہ ان کی ہلاکت کے وقت ہم موجود نہ تھے۔ اس خفیہ چال کا انجام یہ ہوا کہ اللہ تعالی نے بھی ایک تدبیر کرکے ان سب کو ہلاک کردیا۔

### صفت عفو، قدرت ، مغفرت ، رحمت ، عزت كا اثبات

وقوله: ﴿إِن تبدوا خيرا أوتخفوه أوتعفوا عن سوء فان الله كان عفواً قديراً. وليعفوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفرالله لكم. والله غفور رحيم

وقوله: ﴿ ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ﴾

وقوله عن ابليس: ﴿ فبعزتك لأغوينهم أجمعين ﴾ وقوله: ﴿ تبارك اسم ربك ذو الجلال و الاكرام ﴾

ان آیات سے اللہ تعالیٰ کی چند صفات مثلاً عفو،قدرت،مغفرت، رحمت، عزت، تبارُک (باعث برکت ہونا)اور جلال واکرام کا اثبات ہوتا ہے۔

العفواس کااسم ہےاس کامعنیٰ ہےا پنے بندوں کی سزاسے درگز رکرنے والا ، جب لوگ اس کی طرف متوجہ اور کیسوہوکر تو بہرتے ہیں تو وہی اپنے بندوں کی تو بہ قبول کرتا ہے۔اور گناہوں سے درگز رکرتا ہے۔

اس آیت یااس کے علاوہ دوسری آیتوں میں صفت عفواور صفت قدرت کوایک ساتھ ذکر کیا جانا اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ کامل عفو سے سے کہ انتقام ومواخذہ پر مکمل قدرت وطاقت رکھنے کے باوجودمعاف کردیا جائے۔

قدرت الله تعالى كى وه صفت ہے جس كا تعلق ممكنات سے ہے جاہے عملاً اس شى كاوجود ہو چكا ہويا اجھى وه شئ عدم ميں ہو، كائنات ميں ہر ہونے والا تغيراس كى قدرت ومشيت كے تحت ہوتا ہے، جيسا كہ حديث ميں ہے:

"ماشاء الله كان ومالم يشالم يكن"

لعِنى جو پچھاللّٰد نے جا ہا ہوااور جو پچھنبیں جا ہانہیں ہوا۔

آيت كريمه ﴿ وليعفوا وليصفحوا الاتحبون أن يغفرالله لكم ١٩١٠ وبكر

رضی اللہ عنہ کی شان میں نازل ہوئی جب کہ انہوں نے اپنی خالہ زاد بہن کے بیٹے منظے بن اثاثہ کی کفالت نہ کرنے کی قتم کھا کی تھی کیونکہ واقعہ افک کے متعلق قیاس آرائیاں کرنے والوں میں ریجی شریک تھے۔لیکن جب بیآیت کریمہ نازل ہوئی تو ابو بکر ٹنے کہا:

''والله! میں یہی چاہتا ہوں کہ الله مجھے معاف فرمائے'' اور پھرمطے کی کفالت دوبارہ کرنے لگے۔

آیت کریمہ ﴿ولله العزة ولرسوله وللمؤمنین ﴾رئیس المنافقین عبدالله بن أبی بن سلول کے بارے میں نازل ہوئی۔اس نے کی غزوے میں قتم کھائی کہ مدینہ پہو نچنے کے بعدوہ اپنے ساتھیوں کے ساتھ ل کراللہ کے رسول اور آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کو وہاں سے نکال باہر کردے گا۔اسی واقعے کی طرف اشارہ کرنے کیلئے یہ آیت نازل ہوئی:

"يقولون لئن رجعنا الى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل"
"لوك كهتم بين كما كرمهم مدينه لوث كتوونال سعزت والے ذليلول كو

ضرور نكال بابر كردي كي" "المنافقون: ٨)

وہ خودکو اور اپنے ساتھیوں کو باعزت اور رسول و آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے اصحاب کو ذلیل سمجھ رہاتھا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اس کے قول کی تر وید میں یہ آیت نازل فرمائی ''و للہ المعزة و لرسولہ و للمؤمنین'' لیمنی اللہ کے لئے عزت ہے اور اس کے رسول ومونین کے لئے'۔

عزت اليى صفت ہے جے الله تعالى نے اپنے لئے ثابت كيا ہے۔قرآن ميں ہے: ﴿وهو العزيز الحكيم ﴾ ''وه عزيز حكمت والا ہے''۔ ايك دوسرى جگہ ہے ﴿و كان الله قويا عزيزاً ﴾ يعنی''الله قوي عزيزاً ﴾ يعنی''الله قوي عزيزاً ﴾

حدیث شفاعت میں اس نے اپنی اس صفت کی شم بھی کھائی ہے۔ فر مایا: ''میری عزت وکبریائی اور بزرگ کی قتم! لا اللہ الا اللہ کا اقر ار کرنے والے ہر شخص کوجہنم سے ضرور نکالوں گا''ابلیس نے بھی کہاتھا'' تیری عزت کی قتم! میں ان تمام کو ضرور بہکا وَل گاسوائے ان کے جو تیرے نیک ومخلص بندے ہوں گے۔''

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی بخاری کی حدیث میں ہے: "ایوب علیہ السلام عریاں ہو کوشسل کررہے تھے کہ اتنے میں ان کے پاس سونے کی ٹڈی گری، ابوب اسے اپنے کیڑے میں جع کرنے گے تو ان کے رب نے انہیں پکارا: کیا میں نے تہ ہمیں ان چیزوں سے غی نہیں کردیا؟ ابوب نے فرمایا: کیول نہیں، تیری عزت کی قتم الیکن میں تیری برکت سے مستغنی نہیں ہوسکتا۔ "

نی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے درد سے شفاحاصل کرنے کے لئے ایک دعاسکھلائی تھی جس کے الفاظ یہ ہیں:

"أعوذ بعزة الله وقدرته من شر ماأجد وأحاذر"

''میں اللہ کی عزت اور اس کی قدرت کی پناہ میں آتا ہوں ہراس چیز کے شرسے جسے میں محسوس کرتا ہوں اور ڈرتا ہوں۔''

عزت کالفظ اگر باب نصر ہے آئے تو بمعنیٰ غلبہ وتسلط اور باب فتھ ہے آئے تو بمعنیٰ قلبہ وتسلط اور باب فتھ ہے آئے تو بمعنیٰ قوت وصلابت ہوگا۔ چنانچہ''ارض عزاز'' سخت زمین کو کہتے ہیں ، نیز اگر باب ضرب ہے آئے تواس وقت علوقد راور دفاع کے معنیٰ میں ہوگا۔ اور اللہ تعالیٰ کے لئے یہ تمام معانیٰ ثابت ہیں۔

ربی آیت ﴿ تبارک اسم ربک ذو الجلال و الا کرام ﴾ تواس کالفظ تبارک برکت سے مشتق ہے معنی ہے خیر کا دوام اوراس کی کثرت، ذو الجلال کامعنی ہے عظمت و بزرگی والا، اللہ کے مقابلے میں اس سے زیادہ عظمت و جلال کا مالک کوئی نہیں ۔ والا کرام کا مطلب ہے وہ ذات جو غیر مناسب صفات وافعال سے محفوظ ہے۔ ایک قول کے مطابق اس کا ایک معنی ہے بھی ہوسکتا ہے جو دنیا و آخرت دونوں میں اپنے بندوں کی مختلف اعز ازات سے نواز کرعزت افز ائی کرنے والا ہے۔

# بعض سلبي وتنزيبي صفات كابيان

وقوله: ﴿ فاعبده واصطبرلعبادته هل تعلم له سمياً ﴾ (مريم: ٢٥) ﴿ ولم يكن له كفواً أحد﴾ (الاخلاص: ٣) وقوله: ﴿ فلا تجعلوا الله أنداداً وأنتم تعلمون ﴾ (البقرة: ٢٢) ﴿ ومن الناس من يتخذ من دون الله أنداداً يحبونهم كحب

﴿ وَمِنْ اللَّهُ اللَّهِ اللَّ

وقوله: ﴿ وقل الحمدالله الذي لم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له شريك في الملك ولم يكن له ولى من الذل وكبره تكبيراً ﴾ (الاسراء: ١١١)

﴿ يسبح الله الملك وله الحمد وهوعلى كل شئ قدير ﴾ (التغابن: ١)

وقوله: ﴿ تبارك الذى نزل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيراً. الذى له ملك السموات والأرض ولم يتخذ ولداً ولم يكن له شريك في الملك وخلق كل شئ فقدره تقديراً ﴾ (الفرقان: ١) وقوله: ﴿ مااتخذ الله من ولد وماكان معه من اله اذاً لذهب كل اله بما خلق ولعلا بعضهم على بعض سبحان الله عمايصفون. عالم الغيب

والشهادة فتعالى عما يشركون ﴾ (المؤمنون: 19) ﴿فلاتضربوالله الأمثال. ان الله يعلم وأنتم لاتعلمون ﴾)النمل: ٢٢) ﴿قـل انـمـا حـرم ربـى الفواحش ماظهر منها وما بطن والاثم والبغى بغير الحق وأن تشركوابالله مالم ينزل به سلطاناً وأن تقولوا على الله مالا تعلمون. ﴾ (الاعراف: ٣٣)

ية تمام أيات (جوكة قرآن كوس مقامات سے لى كئ بيں) الله تعالى كى چند

سلبی صفات کی طرف اشارہ کرتی ہیں ۔مثلاً :ان آیات میں اس کی ذات سے سمی لیمن ہم نام، کفولیعنی برابری کرنے والا ،اوراسی طرح ند،ولد، شریک اور ولی کی نفی کی گئی ہے، ساتھ ہی اس کی بعض اثباتی صفات مثلاً ما لک،حمد،قدرت، کبریائی اور تبارک کا بھی پیتہ چلتا ہے۔

رہا پہلی آیت میں اللہ تعالی کا بی تول ''ھل تعلم له سمیا'' تواس سلسلے میں شخ الاسلامٌ فرماتے ہیں:

''اہل لغت کے نزدیک اس کا مطلب یہ ہے کہ کیاتم اس کا کوئی نظیر جانتے ہو جواس کے نام کے جیسے نام کا مستحق ہو؟ یا اس کے جیسا کوئی ہے جواس کے مقابل ہو سکے؟ پر ایس عباس سے بھی مروی ہے:''کیاتم اس کا مثل اور اس کے جیسا کسی کوجانتے ہو کہ ہم معنی ہے؟ آیت میں استفہام انکاری ہے معنی ہے"لات علم له سمیا" لیمنی اس کا کوئی مثل یا ہم نام نہیں جانتے۔

دوسری آیت ﴿ولیم یکن له کفو اأحد﴾ میں کفو سے مراد ہے برابری کرنے والا ، یہ آیت ﴿ولیم یک طور پر ہرتتم کی مشابہت اور نظیر کی نفی کررہی ہے کیونکہ لفظ ''أحدداً'' نفی کے سیاق میں نکرہ واقع ہواہے۔سورہ اخلاص کے سلسلے میں گفتگو پچھلے صفحات میں گزر چکی ہے۔

ربی تیسری آیت ﴿فلاتجعلو للهانداداً ﴾ تواس میں "اندادا" ندکی جمع بحمی نظیروقائم مقام، کہتے ہیں: "لیسس لله ندو لا ضد" لینی نہ تواللہ کا کوئی مثل ہے اور نہ بی ضد ۔و أنتم تعلمون والا جملة بجعلوا کی خمیر سے حال واقع ہے ۔ آیت کا مطلب یہ ہوگا کہ جب تم جانتے ہوکہ اللہ تعالی اکیلا ہے اس نے تم کو پیدا کیا ہے اور وہی رزق کا انتظام بھی کرتا ہے اور یہ معبود جنہیں تم نے اس کا شریک بنار کھا ہے کوئی شی بھی پیدا کرنے پرقاد زنہیں بلکہ یہ خود مخلوق ہیں جو تمہارے کی نفع ونقصان کے مالک نہیں ہیں تو پیدا کرنے پرقاد رنہیں بلکہ یہ خود مخلوق ہیں جو تمہارے کی نفع ونقصان کے مالک نہیں ہیں تو تعظیم بجالاؤ۔

چوشی آیت کریمہ ﴿ومن الناس من یت خذ من دون الله أنداداً یحبونهم کحب الله عیں الله رب العزت مشرکین کے طرز عمل کی خبر واطلاع دے رہا ہے کہ وہ لوگ اپنے معبودوں سے الی ہی محبت رکھتے ہیں جیسی محبت اللہ سے کرتے ہیں لیعنی یہ لوگ محبت میں انہیں اس کے مساوی اور برابر قرار دیتے ہیں لیکن مشرکین کی ان کے معبودوں سے محبت کے مقابلے میں ، مومن اللہ سے محبت کرنے میں بہت ہی زبر دست ہیں کیونکہ انہوں نے محبت کو صرف ایک اللہ کے لئے خالص کرلیا ہے جب کہ مشرکین کی محبت ان معبودوں کے درمیان بی ہوئی ہے۔ اور یہ مسلم حقیقت ہے کہ اگر محبت کارخ صرف ایک طرف ہوتو وہ زیادہ پختہ اور تو ی ہوتی ہے۔

اس آیت کا دوسرا مطلب میہ ہے کہ مشرکین اپنے معبودوں سے بالکل ایسے ہی محبت رکھتے ہیں جیسے مونین اللہ سے الیکن مونین محبت کے معاملے میں مشرکین کے بہ نسبت بہت آگے ہیں۔

پانچوی آیت ﴿ وقل الحمدالله الذی لم یتخد ولداً ولم یکن له شریک فی المملک ولم یکن له ولی من الذل و کبره تکبیراً ﴾ میں یه صراحت کی گئی ہے کہ حمدوثنا اللہ کے لئے ہے، معنی حمد کے تعلق سے گفتگو گزرچی ہے جس میں بتایا گیا ہے کہ حصول نعت یا غیر نعت پر زبان سے تعریف کرنے کا نام''حمد' ہے۔ ہماراخیال ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لئے حمد کا اثبات ان تمام کمالات کے اثبات پر شتمل ہے جن کی انتہاء تک پہنچ کر ہی کوئی حمطلق کا مستحق ہوسکتا ہے۔

پھراسی آیت میں آگے اللہ تعالی نے اپنی ذات سے ان تمام صفات کی نفی کی جو اس کے کمال حمد کی منافی ہیں ، لیعنی اس بات کی صراحت فر مائی کہ نہ تو اس کی کوئی اولا د ہے اور نہ ہی وہ کمزور وعتاج ہے کہ اسے سی مددگار کی ضرورت ہو، پس اللہ اپنی مخلوقات میں سے کسی کواس لئے دوست نہیں بناتا کہ وہ کمزور ہے یا اس کا ضرورت مند ہے۔ پھرا سے بندوں اور رسول کواس بات کا تھم دیا کہ وہ اس کی تکبیر بیان کر لے یعنی اس ،

کی تعظیم وبڑائی بیان کرے اور ہر اس ناقص صفت سے اس کی ذات کومنزہ اور پاک ہلائے جس سے اس کے دشمن یعنی مشر کین اسے متصف قر اردیتے ہیں۔

سورہ تفاہن کی آیت کریمہ ﴿یسبح الله مافی السموات و مافی الأرض له المملک وله الحمد و هو علیٰ کل شئ قدیر ﴾ میں اس امر کی صراحت کی گئ ہے کہ آسان وزمین کی ہرشی اس کی سیج بیان کررہی ہے۔ تسیع کے معنی ہیں خرابی وقص سے منزہ اور پاک بتانا۔

اس میں کوئی شک نہیں کہ آسمان وزمین کی ہرشی اپنے رب کی حمد کے ساتھ شیخ بیان کررہی ہے۔اوراس کے کمال علم وحکمت اوراس کے کمال قدرت وقد بیر نیز اس کے کامل عزت ورحمت کی گواہی وے رہی ہے۔ چنا نچہ اللہ رب العزت فرما تاہے ﴿وان من شبئ الا یسبح بحمدہ ولکن لا تفقہون تسبیحہ ﴾ یعنی ہرشی اس کی تعریف کے ساتھ اس کی شیخ بیان کررہی ہے مگرتم لوگ اس کی شیخ بیان کرنے کی کیفیت کو بیف کے ساتھ اس کی شیخ بیان کررہی ہے مگرتم لوگ اس کی شیخ بیان کرنے کی کیفیت کو بیمیں ہو۔ (الاسراء: ۴۳)

قوت گویائی سے محروم جمادات کی شہیج بیان کرنے کی کیفیت کے بارے میں علاء کا اختلاف ہے کہ آیاان کی شہیج ذبان حال سے ہوتی ہے یا زبان قال سے میرے نزد یک اس قر آنی دلیل کی بنیاد پردوسری صورت رائے ہے قر آن کہتا ہے:﴿ ولکن الا تفقهون تسبیحه ﴾ لیمنی تم ان کی شہیج کی کیفیت کو بمجھتے نہیں ۔ اگر اس سے زبان حال سے شہیج بیان کرنا مراد ہوتا تو بات بالکل واضح تھی ، یہ کہنے کی ضرورت ہی نہیں تھی کہتم ان کی شہیج کو سجھتے نہیں ۔''

داؤدعليه السلام كے متعلق خردية ہوئے الله تعالى نے فرمايا ہے:
﴿ انا سخرنا الحبال معه يسبحن بالعشى والاشراق. والطير محشورة كل له أواب﴾ (ص: ١٩.١٨)

" ہم نے پہاڑ كو كلم دے ركھاتھا كه اس كے ساتھ شام وقبح كى تنبيح بيان كرے،

اور پرندوں کو بھی جو جمع ہو کراس کے ساتھ مشغول ذکررہتے۔''

ابر ہااللہ تعالیٰ کا یہ قول: ﴿ تبارک المذی نزل الفرقان علی عبده لیکون لملعالمین نذیراً الذی له ملک السموات والأرض ولم یتخذ ولداً ولم یکن له شریک فی الملک و خلق کل شئ فقدره تقدیراً ﴾ تو اس میں فرکورلفظ تارک کے سلط میں گرر چکا ہے کہ یہ برکت سے شتق ہے جس کے معنی ہیں فیر اور بھلائی میں دوام اور کثرت واضافہ کی یہاں کثرت واضافہ کا یہ مطلب نہیں کہ پہلے فقص تھا۔ بلکہ ان اختیاری کمالات میں تجدواوراضافہ مراد ہے جو کہ اس کی قدرت اور اس کی مشیت کے تابع ہیں۔ چنانچے بیا ختیاری کمالات اس کی ذات میں اس کی حکمت کے تقاضے سے قبل ان کا عدم وجود کی شمی مانقص شارنہ ہوگا۔

'' تبارک'' کی تفییر بعض نے ثبات ودوام اور عدم تغیر سے کی ہے اسی معنی کا اعتبار کرتے ہوئے تالاب کوبِسو تحقہ کہاجا تاہے کیونکہ اس کا پانی باقی رہتا ہے کیکن مینسیر غیر معروف ہے۔

''فرقان' سے مرادقر آن ہے کیونکہ اس کے اندر قق وباطل اور ہدایت و گراہی کے درمیان تفریق کرنے کی قوت ہے۔ نزل کالفظ بالتشد بدلانے کافا کدہ یہ ہے کہ قرآن کی بارگنہیں بلکہ بتدر آئ نازل ہواہے۔''عبدہ' سے مراد محمصلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے شرف واعز از کو بتانے کے لئے آپ کوعبودیت کے لقب سے یاد کیا گیا ہے۔''العالمین' عالم کی جمع ہے اور یہ جمع فدکر سالم ہے جو کہ صرف عاقل کی جمع ہوتی ہے۔ عالم سے کیا مراد ہے؟ اس سلسلے میں گئی اقوال ہیں: پہلاقول ہیہ کہ اس سے مراد صرف انسان ہیں۔ دوسراقول ہیہ کہ انسان کے ساتھ جنات بھی عالم کے معنی میں مراد صرف انسان ہیں۔ دوسراقول ہیہ کہ انسان کے ساتھ جنات بھی عالم کے معنی میں شامل ہیں اور یہی قول شیح ہے۔

حدیث سے ثابت ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم جنات کے لئے مبعوث کئے

گئے تھے۔ چنانچہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس تشریف لیجاتے اوران پر قر آن کی تلاوت کرتے تھے۔ جنات کے ایک گروہ نے قر آن سن کراسلام قبول کرلیا۔ اور پھراس قر آن کے ذریعے اپنی قوم کوڈرانے بھی گئے۔ جیسا کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:

﴿ واذ صرفنا اليك نفراً من الجن يستمعون القرآن. فلما حضروه قالوا أنصتوا فلما قضى ولوا الى قومهم منذرين ﴿ (الاحقاف: ٢٩)

"اور جب ہم نے تہماری طرف جنوں کی ایک جماعت کو قرآن سننے کے لئے پھیر دیا تھا پس وہ جب رسول کے پاس پہو نچے تو انہوں نے کہاتم سب کان لگا کرسنو، جب تلاوت ختم ہوگئ تو وہ اپنی قوم کے پاس گئے .....وہ اپنی قوم کو عذاب الہی سے ڈرانے والے تھے۔"

"نذیو" یا "منذر"اس شخص کو کہتے ہیں جوخوف دلا کرکوئی چیز سکھائے،اس کی ضد"بشیر" یا"مبشر" ہے لینی و شخص جوخوش کن خردے۔

### تعدداله كالطال

آیت کریمہ ﴿ماات خد الله من ولد وماکان معه من الله اذالذهب کل الله بما حلق ولعلا بعضهم علی بعض ﴾ بھی چند تنزیبی صفات پرشتمل ہے جن کا مقصد الله کی ذات سے ان صفات کی فی کرنا ہے جواس کے شایان شان نہیں ہیں۔ چنا نچ اللہ تعالیٰ نے اس آیت کریمہ میں اپنے آپ کواس سے منزہ اور پاک بتایا ہے کہ اس نے کسی کو اپنا بیٹا قرار دیا ہویا اس کے ساتھ کوئی ایبا معبود ہو جو کہ خالق بن سکے، نیز اپنے آپ کے ان تمام صفات سے متصف ہونے سے نفی کی ہے جن صفات سے افتر اء پرداز اور کذاب حضرات اسے متصف قرار دیتے ہیں۔ اور ساتھ ہی اپنی ذات وصفات کے سلسلے میں مثال بیان کرنے ، بغیر بر بان وولیل کے کسی کو نثر یک قرار دینے اور بغیر علم ودلیل کے کسی کو نثر یک قرار دینے اور بغیر علم ودلیل کے کسی کو نثر کے قرار دینے اور بغیر علم ودلیل کے اس کی طرف غلط با تیں منسوب کرنے کی بھی ممانعت کردی ہے۔ اور بغیر علم ودلیل کے اس کی طرف غلط با تیں منسوب کرنے کی بھی ممانعت کردی ہے۔

یہ آیت کریمہ تو حید الوہیت اور توحید ربوبیت کے اثبات پر مشمل ہے۔ کیونکہ اللہ تعالی نے اپنے سواکسی دوسرے الہ کے عدم وجود کی اطلاع دینے کے بعد صاف اور روشن دلیل کے ذریعے واضح کردیاہے کہ اگر اس کے ساتھ کوئی دوسرامعبود ہوتا جیسا کہ شرکین کہتے ہیں تو ہر معبود اپنی مخلوقات کے ساتھ الگ ہوجاتا اور ایک دوسرے پر چڑھدوڑتا۔

قرآن کی اس دلیل کی توضیح ہے کہ جب متعدد معبود ہوں گے تو لازی طور پر ہرایک کی الگ مخلوق ہوگی اور ہرایک کا عمل دخل ہوگا، ان کے در میان آپسی تعاون کی بھی کوئی سبیل نہ ہوگی کی وکلہ آپسی اختلاف تو ہوگا، ہی تخلیق کے سلسلے میں اگرا یک دوسر کے اتعاون کرے گا تو گویا اپنی حد تک ہرایک کا عاجز ہونا لازم آئے گا اور عاجز معبود نہیں بن سکتا۔ تو پھر ضروری ہے کہ ان میں سے ہرایک اپنی مخلوق اور اپنے فعل کے سلسلے میں خود مختار ہو۔ اس صورت میں یا توسب اپنی طاقت وقوت میں برابر ہوں گے اور ان میں سے کوئی کسی پر تسلط یا غلبہ نہ پاسکے گا چنا نچہ ہرایک اپنی اپنی مخلوق کے ساتھ اپنے خاص ملک میں الگ ہوجائے گا جیسا کہ دنیا کے ملوک کرتے ہیں ، اس صورت میں ایک دوسرے پر میں الگ ہوجائے گا جیسا کہ دنیا کے ملوک کرتے ہیں ، اس صورت میں ایک دوسرے پر عماری غلبہ اور تسلط کی قباحت سے نی جا کیں گے۔ یا ان میں کا کوئی ایک سب پر بھاری اور غالب ہوگا چنا نچہ وہ سب کو مغلوب کرلے گا اور جر کرکے خلق اور تدبیر میں سب سے منفر دہوجائے گا۔

متعدد معبود والہ ہونے کی حالت میں دوامور میں سے کوئی ایک امر لازمی طور پر وقوع پذیر ہوگا۔

ا.....یا تو ہرا میک اپنی مخلوقات کے ساتھ الگ تھلگ ہوجائے گا۔ ۲ .....یاسب کے سب ایک دوسرے پرغلبہ حاصل کرنے کی کوشش کریں گے۔ پہلی صورت یعنی ہرا میک کا اپنی مخلوق کولیکرا لگ تھلگ ہوجانا اس لئے ممکن نہیں کہ اس سے تنافر اور اجزائے عالم میں انفصال لازم آئے گا۔ جب کہ مشاہدہ کہتا ہے کہ عالم کے تمام اجزاء آپس میں مرتبط اور جڑے ہوئے ایک جسم کے مانند ہیں، چنانچہ یہ بات محقق ہوگئ کداس میں صرف ایک ہی اللہ کا از ممکن ہے۔

دوسری صورت لیمنی ایک دوسرے پر چڑھائی اورغلبہ وتسلط حاصل کرنے کی صورت سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ وہی ہوگا جو تنہاسب پر غالب ہو۔

آیت کریمہ ﴿ فلانسنسر بو الله الأمثال ﴾ میں لوگوں کو اللہ کی مخلوقات میں سے کسی شی سے اس کی تشبیہ بیان کرنے سے منع کیا گیا ہے کیونکہ اس کے لئے وہ تمام اعلی مثالیں ہیں جن میں کوئی مخلوق شریک نہیں۔

بیان کیاجاچکا ہے کہ اس کے حق میں ان تمام قیاسات کا استعال جائز نہیں جن سے اس کے اور دوسروں کے درمیان مما ثلت ومساوات لازم آتی ہو، خواہ وہ قیاس تمثیل ہو یا قیاس شمول ، البتہ قیاس اولی کا استعال کیا جاسکتا ہے جس کا مضمون ہے ہے کہ ہروہ ثابت شدہ کمال وخوبی جس کے سبب کسی قتم کا نقص لازم نہیں آتا مخلوق اگر اس سے متصف ہونے کا زیادہ حقد ارہے ، کیونکہ اس نے مخلوق کو وہ خوبی عنایت کی ہے۔ مزید ہے کہ اگر وہ اس خوبی و کمال سے متصف نہ ہوگا باوجود کیہ اس کشون سے بھی کا مل ہو، اور ایسا ہونا محال وناممکن ہوتو اس کی خلوق میں ایسے خص کا وجود لازم آئے گا جو اس سے بھی کا مل ہو، اور ایسا ہونا محال وناممکن ہے۔ اسی طرح ہروہ نقص جس سے خلوق منرہ اور یاک ہے و خالق بدرج ہ اولی اس سے منزہ ہوگا۔

السلطے کی آخری آیت کریمہ میں اُداۃ قصر'' انما'' سے اس بات کاعلم ہوتا ہے کہ اس میں جن اشیاء کا تذکرہ ہے صرف وہی حکم حرمت کے ساتھ خاص ہیں ، اس سے یہ سمجھ میں آتا ہے کہ ان کے علاوہ دیگر تمام اشیاء جو طیب ہیں ان کا حکم یہ ہے کہ وہ مباح ہیں اس کے استعمال میں کسی قسم کی قباحت نہیں۔

فواحش، فاحشۃ کی جمع ہے۔اس کے معنی ہیں قباحت میں انتہا کو پہو نچا ہوافعل، بعض حضرات نے ان معاصی اور گناہ کے کامول پر اس لفظ کا اطلاق کیاہے جن میں شہوت اورلذت کا تصور ہو، چاہے وہ ظاہری ہوں مثلاً زنا اورلواطت وغیرہ یاان کا تعلق باطنی فواحش سے ہومثلاً کبروتکبراور ریاست وعہدے کی خواہش وغیرہ۔

ابرہا "اشہ" تواس سے بعض لوگ صرف معصیت مراد لیتے ہیں اس صورت ہیں اس سے مرادوہ گناہ ہوں گے جو فش سے کم درج کے ہوں۔ جب کہ بعض نے اس کو خمر لیعنی شراب کے ساتھ خاص مانا ہے۔ اس صورت میں توبید گنا ہوں کی جڑ ہے۔ آیت میں مذکور لفظ "ألبغی بغیر المحق" کے معنی ہیں لوگوں پر تسلط اور ظلم کرنا اور بیظلم واعتداء قصاص یا مما ثلت کی بنیا دیر نہ ہو۔

ر ہا''بغیرعلم کے اللہ پر بات کہنا'' توبیہ بہت وسیع مفہوم میں ہے اس ضمن میں اللہ تعالیٰ کے متعلق ہروہ بات آ جاتی ہے جو بغیر کسی دلیل وجت کے کی جائے۔مثلاً:اللہ کی ثابت کرده اشیاء کا انکار کرنا اوراس کی نفی کرده اشیاء کو ثابت کرنا، نیز تحریف و تاویل کی وجہ سے اس کی آیات میں الحاد کرناوغیرہ وغیرہ۔

علامه ابن قيم اين كتاب" اعلام الموقعين "ميل لكصة بين:

''اللّٰد تعالیٰ پرکوئی بات بنالینا اورفتووں وفیصلوں میں بغیرعلم کے زبان کھولنا ہی تمام حرام کاموں میں سب سے بڑھ چڑھ کر ہے۔ اللہ تعالی کافرمان ہے ﴿قبل انتما حرم ربى الفواحش ماظهر منها ومابطن والأثم والبغي بغيرالحق وأن تشركوا بالله مالم ينزل به سلطانا وأن تقولوا على الله مالاتعلمون المحين کہددے کہ میرے رب نے تو تمام برائیوں اور بدیوں کو بالکل حرام ہی کردیا ہے خواہ وہ ظاہر ہوں خواہ پوشیدہ ، اور گناہ وظلم کوحرام کیا ہے۔ اور اللہ کے ساتھ کسی اور کوشریک کرنے کوجس کی کوئی آسانی ولیل نہیں ہے اللہ نے حرام کیا ہے۔ اوراس بات کو بھی کہ اللہ کے ذے وہ کہوجس کا تمہیں علم نہ ہو۔ ۔۔۔ اس آیت سے ظاہر ہور ہاہے کہ بے علمی کے ساتھ شریعت کی بات بتانی تمام حرام کامول میں بر حرحرام ہے اس لئے کہ آیت میں حرمتوں کاذکر ترتیب سے ہے، سب سے پہلے سب سے ملکی چیزیعن فخش کاموں کی حرمت ہے،اس کے بعداس سے برھی ہوئی حرمت گناہ اورظلم کی ہے۔ پھراس کے بعداس سے بھی برھی ہوئی حرمت والی چیز یعن اللہ کے ساتھ شرک کرنے کی حرمت کاذکر ہے پھر چوتھاورآخری وانتہائی مرتے میں ان سب سے بڑھ پڑھ کرجو چیز اشدحرام ہےاس کا ذکر ہے۔ یعنی اللہ کا نام کیکروہ بات کہنا جس کاعلم نہ ہو۔خواہ وہ قول اللہ کے ناموں میں ہو، اس کی صفتوں میں ہو، اس کے کا مول میں ہو،اس کے دین اوراس کی شریعت میں ہو، کسی میں ہوسب کا یہی عام حکم ہے۔"

(اعلام الموقعين اردوج انصمه)

# استوى على العرش كابيان

وقوله (الرحمن على العرش استوى) في سبعة مواضع:

وفى سورة الأعراف قوله: ﴿إن ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة ايام ثم استوىٰ على العرش﴾

وقال في سورة يونس: ﴿ ان ربكم الله الذي خلق السموات والأرض في ستة ايام ثم استوى على العرش ﴾

وقال في سورة الرعد: ﴿ الله الذي رفع السموات بغير عمد ترونها ثم استوى على العرش ﴾

وقال في سورة طه: ﴿الرحمن على العرش استوىٰ﴾

وقال في سورة الفرقان: ﴿ثم استوىٰ على العرش﴾

وقال في سورة الم السجدة: ﴿الله الذي خلق السموات والأرض ومابينهما في ستة أيام ثم استوى على العرش ﴾

وقال في سورة الحديد: ﴿ هو الذي خلق السموات و الأرض في ستة أيام ثم استوى على العرش ﴾

یہ وہ سات مقامات ہیں جن میں اللہ تعالیٰ نے خود کوعرش پر مستوی ہونے کی خبر دی ہے، اور یہ تمام دلاکل قرآنی آیات ہونے کے سبب قطعی الثبوت ہیں۔ چنانچے جہمیہ لعنی صفات کے باب میں مذہب تعطیل اختیار کرنے والے بھی ان آیات کاردوا نکار نہیں کرسکتے۔ لے اور ساتھ ہی یہ تمام آیات استواعلی العرش کے اثبات کے باب میں اس

ل واضح رہے کہ جہمید اللہ تعالی کے عرش پرمستوی ہونے کوسلیم نہیں کرتے۔ (اعلام الموقعین اردو ج ا ص ۵۲۹)

قدر واضح ہیں کہ ان میں کسی ناھیے سے بھی تاویل نہیں کی جاسکتی۔ کیونکہ لفظ استوکا کو حرف جار'علی' کے ساتھ استعال کرنے کی صورت میں اسکامعنی' علو اور ارتفاع' بھی سمجھا جاسکتا ہے۔ اسی لئے اس کے معنی کے تعلق سے سلف کی تفسیریں چارمعنوں کے درمیان گردش کر رہی ہیں جنہیں علامہ ابن القیم نے اپنے قصیدہ نونیہ میں ذکر کیا ہے۔ وہ چارمعانی سے ہیں۔

#### (۱) استقر (۲) علا (۳) ارتفع (۴) صعد

اہل سنت والجماعت اللہ کے عرش پرمستوی ہونے اور مخلوق سے اس کے جدا اور الگ ہونے کے متعلق ایمان رکھتے ہیں بالکل اسی کیفیت کے ساتھ جس کاعلم صرف اللہ تعالیٰ کو ہے جسیا کہ امام مالک اور ان کے علاوہ دوسر ے علماء نے فر مایا تھا"الاست واء معلوم ہے لیکن اس کی کیفیت معلوم نہیں۔ معلوم نہیں استوا تو معلوم ہے لیکن اس کی کیفیت معلوم نہیں۔ رہے وہ تمام فاسد لواز مات وخدشات جنہیں استوا کو ثابت کرنے کی صورت میں اہل تعطیل پیش کرتے ہیں تو ہم اسے تسلیم نہیں کرتے کیونکہ ہم یے ہیں کہتے کہ اللہ تعالیٰ کاعرش پر بلند ہونا مخلوق پر مخلوق کے بلند ہونے کی طرح ہے۔

رہی ان کی ان فاسدتا ویلات کے ذریعے صریح آیتوں کوان کے ظاہری معنی سے پھیرنے کی کوششیں جوان کی حیرانی واضطراب کی طرف اشارہ کرتی ہیں۔ مثلاً استویٰ کی تفسیر استولی سے کرنا یا حرف جارعلیٰ کوائی کے معنی میں لینا، اور استولیٰ کوقصد کے معنی میں لینا وغیرہ و فیرہ و وہ تمام چیزیں جسے تجیم اور تعطیل کے علمبر دار زاہد کوش کی نے ان سے نقل کیا ہے بیسب باطل کا سہار الیکر فسادہ ہنگامہ برپا کرنے کے متر ادف ہے اور حق کی اصلیت میں تغیر کرنا ہے۔ جوان کے حق میں ذرا بھی سودمنہ نہیں۔

سمجھ میں نہیں آتا کہ اپنے اس طرزعمل سے میہ معطلہ کیا ثابت کرنا چاہتے ہیں، کیا پیلوگ میہ کہنا چاہتے ہیں کہ آسمان میں کوئی ایسارب ہی نہیں ہے جس کا قصد کیا جائے اور نہ ہی عرش کے اوپرایسا کوئی اللہ ہے جس کی عبادت کی جائے ، تو پھروہ آخر کہاں ہوگا؟ شاید وہ لوگ اللہ تعالی کے تعلق سے لفظ ''این'' کے ذریعے سوال کرنے کے ہمارے موقف کا مذاق بھی اڑاتے ہوں گے۔لیکن وہ یہ بات بھول گئے کہ مخلوق میں سب سے کامل اوراپنے رب کے متعلق سب سے زیادہ جاننے والے خص نے بھی اسی لفظ کے ذریعے سوال کیا تھا۔ جبیبا کہ حدیث میں ہے کہ آپ نے ایک لونڈی سے پوچھا ''ایسن اللہ'' اللہ کہاں ہے؟ اور جب اس نے یہ جواب دیا کہ'' آسمان میں ہے' تو اس پر آپ نے رضا مندی کا ظہار کیا۔

اسی طرح آپ سلی الله علیہ وسلم نے ایک اور شخص کو جواب دیا تھا جب کہ اس نے آپ سے سوال کیا کہ آسمان وزمین کی تخلیق سے قبل اللہ کہاں تھا؟ آپ نے فرمایا ''کان فی عماء' 'بعنی .....

آپ سے بیہ بات نقل نہیں گی گئی کہ آپ نے اس شخص کو ڈانٹا ہویا یہ کہا ہو کہ تم نے غلط سوال کیا ہے۔

ان میں سے ڈینگیں مارنے والوں کا اس باب میں زیادہ سے زیادہ یہی خیال ہے کہ اللہ موجود تھا پراس کا کوئی مکان نہ تھا پھر مکان کی تخلیق کی کیکن وہ اب بھی اسی طرح ہے جیسے مکان کی تخلیق سے پہلے تھا۔

''اللہ تعالی موجود تھالیکن اس کا کوئی مکان نہ تھا'' تو مکان سے بیہ بے عقل کون سامکان مراد لیتے ہیں؟ کیااس سے وہ لوگ بیظ ہری اُمکنہ ومکانات مراد لیتے ہیں جن پرکا نئات مشتمل ہے؟ بیامکنہ ومقامات تو حادث وفنا ہونے والی ہیں۔اور ہم بھی اس بات کے قائل نہیں کہ اللہ تعالیٰ کا وجودان حادث مکانات میں ہے کیونکہ اس کی مخلوق میں سے کوئی بھی شی اس کی عظمت ووسعت کو یانہیں سکتی۔

اوراگر اس مکان سے مکان عدمی مراد لیتے ہیں جو کہ صرف ایک خلا ہے اور جس میں کسی شئ کا وجود ہی نہیں ہے، تو اس پر یہ کہنا صادق ہی نہیں آئے گا کہ' پہلے نہیں تھا پھر اس کی تخلیق ہوئی'' کیونکہ اس میں خلق کا تعلق ہی نہیں ہے بیتو ایک عدمی معاملہ ہے لعنی اس کاسرے سے وجود ہی نہیں ہے۔

اوراگریدکہاجائے کہاللہ تعالی کے لئے مکان کا جوت اس معنی میں ہے جس پر کتاب وسنت کے نصوص دلالت کررہے ہیں تواس کے ماننے اور تسلیم کرنے میں کیا قیاحت ہے؟

بلکهاس تعلق سے سب سے سی جی بات بہ ہے کہاں بات کا اقرار کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ موجود تھااس سے پہلے کوئی چیز نہیں تھی پھر چھونوں میں آسان وز مین کو پیدا کیا۔ اس کاعرش پائی پرتھا پھرعرش پرمستوی ہوا۔ آیت کریمہ شم استوی علی العرش (پھروہ عرش پرمستوی ہوا) میں 'شم' کا لفظ تر تیب زمانی کے لئے ہے حرف عطف نہیں ہے۔

#### الثدتغالي كےعلووبلند ہونے كابيان

وقوله: ﴿ياعيسى انى متوفيك و رافعك الى ﴾ (آل عمران: ۵۵) ﴿ بِل رفعه الله اليه ﴾ (النساء: ۵۸)

﴿اليه يصعد الكلم الطيب والعمل الصالح يرفعه ﴾ (الفاطر: ١٠) ﴿ياهامان ابن لى صرحاً لعلى أبلغ الأسباب اسباب السموات فأطلع الى اله موسى وانى لأظنه كاذبا ﴾ (المومن: ٣٦)

وقوله: ﴿ أَأَمنتُ مِن فَى السماء أَن يَحْسَفُ بِكُمِ الأَرْضُ فَاذَاهِى تَمُورَ ، أُم أَمنتُ مِن فَى السماء أن يرسل عليكم حاصبا فستعلمون كيف نذير ﴾ (الملك: ١٦.١٦)

میتمام سابقه آیات سے ثابت مضمون یعنی اللہ تعالی کے مخلوق سے جدااورالگ ہوکر عرش کے اوپر مرتفع اور بلند ہونے کی تائید کرتی ہیں اور ساتھ ہی اس مسئلے کے تعلق سے معطلہ کے ججو دوا نکار کی مذمت بھی کررہی ہیں۔ بلندو برتر ہے اللہ رب العزت ان کے برتشم کے قول سے۔

پہلی آیت میں اللہ تعالی اپنے رسول اور اپنے کلم عیسی بن مریم کو خطاب کر کے فرمار ہاہے کہ میں تم کوموت دینے والا ہوں اور اپنی طرف اٹھانے والا ہوں، اللہ تعالی نے بیاس وقت کہا تھا جب یہود یوں نے ان کو آل کرنے کی سازش رچی تھی۔ "اِلسے" میں ضمیر یاء متکلم سے بلا احتمال اللہ رب العزت مراد ہے، اس کی بیتا ویل کرنا کہ اس سے مراد "المبی مصحل د حسمتی یا المبی مکان ملائکتی" کہ میں تہمیں اپنی محل رحمت یا المبی مکان ملائکتی" کہ میں تہمیں اپنی محل رحمت یا المبی مکان ملائکتی "کہ میں تہمیں اپنی محل رحمت یا المبی محل وغیرہ وغیرہ وغیرہ ، اس کی کوئی حقیقت نہیں بلکہ ہے۔

دوسری آیت میں یہودیوں کے اس دعوے کی تردیدکی گئ ہے کہ انہوں نے عیسی کو تا کہ کہ انہوں نے عیسی کو تا کہ کہ اللہ فی اللہ عیسی کو تا کہ اللہ فی ا

پہلی آیت میں مذکورلفظ''متوفیک'' کولیکراختلاف ہے، بعض لوگ اس سے موت مراد لیتے ہیں جب کہ فسرین کی اکثریت نے اس سے نیندمرادلیا ہے۔ بیلفظ نیند کے معنی میں بھی مستعمل ہے جیسا کہ قرآن میں ہے:

﴿وهوالذي يتفكم بالليل ويعلم ماجرحتم بالنهار﴾

''وہی ہے جورات کے وقت تم پر نیند طاری کرتا ہے اور دن کے وقت جوتم کرتے ہواس کی خبرر کھتا ہے۔'' (الانعام: ۲۰)

بعض حضرات کے خیال کے مطابق کلام میں تقدیم وتاخیر ہے،اصل عبارت
یوں ہے ''انسی د افعک و متو فیک ''یعنی اٹھانے کے بعد موت دوں گا سے جہات
یہی ہے کہ میسی علیہ السلام زندہ اٹھالئے گئے ہیں قیامت کے قریب دوبارہ اتریں گے اس
لئے کہ اس بارے میں شیحے احادیث مروی ہیں۔

سورہ فاطر کی آیت میں بھی اس بات کی صراحت ہورہی ہے کہ بندوں کے اقوال واعمال اللہ تعالیٰ کی طرف چڑھتے ہیں، یعنی کراماً کا تبین فرشتے روزانہ نماز فجر اورعصر کے بعدان اعمال وافعال کولیکر آسمان کی طرف چڑھتے ہیں، جیسا کہ حدیث میں ہے: ''پھروہ فرشتے جنہوں نے تمہارے درمیان رہ کررات گزاری ہے چڑھتے ہیں توان کارب ان سے سوال کرتا ہے حالانکہ وہ ان سے بخو بی واقف ہے، ''کیف تسر کتسم عبادی ؟'' یعنی میرے بندوں کوتم کس حال میں چھوڑ کرآئے ہو؟ ۔۔۔۔۔ تو وہ فرشتے جواب دیے ہیں: اے ہمارے رب ہم ان کے پاس اس حال میں آئے کہ وہ نماز پڑھ رہے تھے۔''

ر ہا فرعون کے قول کونقل کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کا بیقول ﴿ ياهامان ابن لي

اس کے بعد سورہ ملک کی دونوں آیتوں میں اس بات کی صراحت ہے کہ اللہ تعالیٰ آسان میں ہے۔ یہاں عذاب، امر، ملک مراد لینا جیسا کہ معطلہ کررہے ہیں کسی طرح درست نہیں کیونکہ یہاں لفظ ''من'' استفہامیہ ہے جوعاقل وعالم کے لئے موضوع ہے۔اس کو ملک پرمحمول کرنے سے لفظ کوکسی واضح قرینے کے بغیر اصل معنی سے ہٹادینا لازم آتا ہے۔

اور "ف السماء" سے يہ جھنا كرآ سان اللہ تعالى كاظرف ہے سراس خلطى ہے ۔ بلكما گرآ سان سے يمعروف آسان مرادليا جائے تو اس صورت ميں" في "حرف "على" ئے معنی ميں ہوگا۔ قرآن ميں اس كی نظير موجود ہے۔ ﴿و لا صلب كم فى جذوع النحل ﴿ (ط: اللہ) ليمنى ميں تمہيں تھجوركى شاخوں پرضر ورائكا دوں گا۔ اورا گر آسان سے جہت علومرادلى جائے تو اس صورت ميں" في "اپنے حقیقی معنی ميں ہوگا۔ كيونكم اللہ تعالى انتہائى بلند يوں ميں ہے۔

### الله كي معيت كي نوعيت

وقوله: ﴿هوالذى خلق السموات والأرض فى ستة أيام ثم استوى على العرش يعلم مايلج فى الأرض ومايخرج منها وماينزل من السماء ومايعرج فيها وهو معكم أينما كنتم والله بماتعملون بصير ﴾ (الحديد: ٣)

وقوله: ﴿ مايكون من نجوى ثلاثة الاهو رابعهم ولاخمسة الا هوسادسهم ولاأدنى من ذالك ولاأكثر الاهومعهم أينما كانوا ثم ينبئهم بما عملوا يوم القيامة ان الله بكل شئ عليم ﴾ (المجادلة : ٤) ﴿لاتحزن ان الله معنا﴾ (التوبة: ٣)

وقوله: ﴿ انني معكما أسمع وأرى ﴾ (ظه : ٢٦)

﴿ ان الله مع الذين اتقوا والذين هم محسنون ﴾ (النمل: ١٢٨) ﴿ واصبروان الله مع الصابرين ﴾ (الأنفال: ٣٦)

﴿كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة باذن الله والله مع الصابرين﴾ (البقرة: ٢٣٩)

ان تمام آیتوں سے اللہ تعالیٰ کی ایک صفت''معیت'' کا اثبات ہوتا ہے اور اس صفت''معیت'' کی دو قسمیں ہیں۔

(۱) معیت عامہ: بیمعیت ہمہ گیر ہے بعنی تمام مخلوقات پر حاوی ہے چنانچہ اللہ تعالیٰ اپنی قدرت وعلم وغلبہ واحاطہ کے اعتبار سے ہرشی کے ساتھ ہے اس سے کوئی بھی شی غائب نہیں اور نہ ہی کوئی شی اسے عاجز کر سکتی ہے ۔ پہلی آیت میں اسی معیت کا ذکر ہے۔

اس آیت میں الله تعالی اپنے متعلق بی خبر دے رہاہے کہ وہی تنہاہے جس نے

آسان وزمین کی تخلیق کی یعنی انہیں ایک انداز ہاور ترب کے ساتھ چھروز کی مدت میں پیدا کیا بھراسکے بعد وہ بلند ہوااورا پی مخلوق کے معاملات کے انظام وقد بیر کے لئے اپندا کیا بھراسکے بعد وہ بلند ہوگیا۔ اس کے باوجود بھی وہ اپنے عرش کے اوپر اس طرح ہے کہ زمین وبالائی کا نئات کی کوئی بھی شی اس سے دوریا غائب نہیں ہے۔ وہ تو جو بھی نین میں داخل ہوتا ہے اور جو بھی آسان سے نکلتا ہے اور اس طرح جو بھی آسان سے نازل ہوتا ہے اور جو بھی آسان میں چڑھتا ہے سب کوجانتا ہے اور بیدا یک حقیقی امر ہے کہ جس کا علم اور جس کی قدرت ہرشی پر محیط ہوتو وہ ہرشی کے ساتھ ہی ہوگا۔ اس کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا" و ھو معکم أینما کنتم و اللہ بماتعملون بصیر " یعنی تم کہیں بھی رہووہ تہارے ساتھ ہے، اور تم جو بھی کرتے ہووہ خوب دیکھتا ہے۔ (الحدید بھی)

آیت کریمہ همایکون من نجوی ثلاثة الاهور ابعهم است تمام اشیاء کے متعلق اللہ تعالیٰ کے علم واحاطے کی عمومیت وہمہ گیریت ثابت ہوتی ہے۔ یہاں تک کہ سرگوشی کرنے والوں کی سرگوشیاں بھی اس سے خفی نہیں ہیں۔ وہ تمام اشیاء کود کھتا بھی ہے اوران سے پوری طرح واقف بھی۔ ''شسلا ثقہ''کی طرف نجوی کی اضافت۔ اضافت صفت الی موصوف کی قبیل سے ہے، تقدیر عبارت یوں ہے ''مایکون من ثلاثة نجوی ''نجوی بمعنی متناجین۔

(۲) معیت خاصہ: رہیں اس کے بعد کی تمام آیات توان سے معیت خاصہ کا اثبات ہور ہاہے اور بید معیت خاصہ کا اثبات ہور ہاہے اور بید معیت اس کے رسول اور اولیاء کے ساتھ خاص ہے اس معیت کا مطلب ہے کہ اللہ تعالی ان کی مددوتا سُیرکر نا ہے اور اپنی محبت کے ساتھ ساتھ ان کوئ کے قبول کرنے کی توفیق والہام سے نواز تا ہے۔

چنانچہ آیت کریمہ ﴿ لاتحزن ان الله معنا ﴾ ابوبکررضی اللہ عنہ کے ساتھ اللہ کے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کی گفتگو کی ترجمانی کررہی ہے جب کہ دونوں غارمیں چھے ہوئے سے مشرکین نے جو کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تلاش میں نکل پڑے تھے غارے وہانے کو

گیرلیاتها، جب ابو بکررضی الله عند نے بیصورت حال دیکھی تو فر مایا: والله! اے الله کے رسول اگران میں سے کسی نے بھی اپنے بیرکی طرف د کھے لیا تو ضر ورہمین د کھے لے گا۔ اس موقعہ پر آپ سلی الله علیہ وسلم نے وہی بات کہی تھی جے الله تعالیٰ نے اس آیت میں بیان کیا ہے ﴿ لاتحزن ان الله معنا ﴾ ' دیجان خوف مت کر والله ہمارے ساتھ ہے' ۔ یہاں معیت ہے مراد مدوو تھرت اور دیشن سے حفاظت کی معیت ہے۔

بعد کی آیت کریمہ ﴿انسی معکما أسمع وأری ﴾ کی توضیح کے سلسلے میں گفتگو گزر چکی ہے کہ اس آیت میں اللہ تعالی حضرت موی وہارون علیما السلام کو مخاطب کر کے فرمار ہاہے کہ تم دونوں فرعون کی پکڑوگرفت سے ڈرومت کیونکہ اللہ اپنی نصرت وتائید کے ساتھ تہارے ہمراہ ہے۔

اوراسی طرح بقیہ تمام آیات میں اللہ رب العزت اپنے تنقی بندوں کے ساتھ اپنی معیت کی خبرد سے رہا ہے جواس کے لازم کردہ اور منع کردہ امور کے اعتبار سے اپنی آپ پر کنٹرول کرتے ہوئے اللہ کے حدود کی پاسداری کرتے ہیں۔ نیز ان محسین کے ساتھ بھی اپنی معیت کی اطلاع دے رہا ہے جو ہرشی میں احسان کولازم پکڑنے والے ہیں۔ واضح رہے کہ کسی بھی شی کے اندر احسان اسی شی کے اعتبار سے ہوتا ہے۔ چنا نچہ عبادت میں احسان کا مطلب ہے "اُن تعبداللہ کانک تر اہ و ان لم تکن تر اہ فانہ یر اک" یعنی اللہ کی تم اس طرح عبادت کروگویا کہ تم اسے دیکھر ہے ہو، اورا اگر میکیفیت پیدانہ ہو سکے تو اس بات کا تصور رکھو کہ وہ تمہیں دیکھر ہا ہے جیسا کہ حدیث جریل میں فہ کور ہے۔ ہو سکے تو اس بات کا تصور رکھو کہ وہ تمہیں دیکھر ہا ہے جیسا کہ حدیث جریل میں فہ کور ہے جو مشتقوں کو برداشت کرتے ہوئے اجر واثو اب کی امیدر کھتے ہیں اور اللہ تعالی کی خوشنودی کے حصول کے لئے اس کی اطاعت وفر ما نبرداری پر استقامت و مداومت برتے ہوئے اس کی راہ میں مشقوں اور تکلیفوں کو برداشت کرتے ہوئے اس کی راہ میں مشقوں اور تکلیفوں کو برداشت کرتے ہیں۔ اس کی راہ میں مشقوں اور تکلیفوں کو برداشت کرتے ہیں۔

صفت کلام کے باب میں اہل سنت کا موقف وقوله: ﴿ومن أصدق من الله حديثاً ﴾ (النساء: ١٨) ﴿ ومن أصدق من الله قيلا ﴾ (النساء: ۳۳) ﴿ واذقال الله ياعيسي ابن مريم (المائدة: • ١١) ﴿وتمت كلمة ربك صدقاً وعدلا ﴾ (111a: ale) وقوله: ﴿وكلم الله موسىٰ تكليماً ﴾ (140:slmil) (البقرة: ٢٥٣) ﴿منهم من كلم الله ﴾ ﴿ولماجاء موسىٰ لميقاتنا وكلمه ربه (الأعراف: ١٨٣١) ﴿وناديناه من جانب الطور الايمن وقربناه نجياً ﴾ (مريم: ٥٢) وقوله: ﴿واذنادى ربك موسى أن ائت القوم الظالمين ﴿ (الشعراء: • ١) ﴿وناداهما ربهما ألم أنهكما عن تلكما الشجرة ﴾ (الاعراف: ٢٣) وقوله: ﴿ ويوم يناديهم فيقول ماذاأجبتم المرسلين ﴾ (القصص: ٧٥) يتمام آيتي الله تعالى كے لئے صفت كلام كا ثبات يرمشمل بين، يدايك ايسا مسكد ہے جس ميں لوگوں كو بهت زيادہ اختلاف رہاہے، چنانچ بعض لوگ كلام كوالله كى ذات سے الگ اور منفصل مانتے ہیں ، اور ان کے مسلک کے مطابق اس کے منتکلم ہونے كامطلب يدب كدوه خالق كلام ب، يدخيال معتزله كاب .... بعض كاخيال ب كمفت کلام الله کی ذات کے ساتھ از لی وابدی طور پرلازم ہے اسکی مشیت وقدرت کا اس میں کوئی دخل نہیں ہے، نیز ان لوگوں نے کلام سے حروف اور آ واز کی نفی کرتے ہوئے کہا کہ كلام ازل ميں ايك معنى كانام بے -بينظر بياشاعره اور كلابيكا بے-بعض حضرات اس بات کے قائل ہیں کہ کلام اللہ کی ذات کے ساتھ لا زم وقائم قدیم حروف واصوات کانام ہے اوران کے خیال کے بموجب بیقد یم حروف واصوات ازل سے ہی مقتر ن اور ملے ہوئے ہیں جن کے ذریعے اللہ تعالیٰ یکے بعد دیگرے کلام نہیں کرتا۔ بیموقف چند غلو پند حضرات کا ہے۔

بعض حضرات نے صفت کلام کو حادث اللہ کی ذات کے ساتھ قائم اوراس کی مشیت وقدرت کے تابع تسلیم کیا ہے کیکن ان کا خیال میں مشیت وقدرت کے تابع تسلیم کیا ہے کیکن ان کا خیال میں مشکل مہیں تھا بعد میں اس کی ذات کے اندر کلام کی ابتداوشر وعات ہوئی ہے، بیکر المید کی طرز فکر ہے۔
اگر ان تمام اقوال کا مناقشہ کیا جائے تو بات بہت طویل ہوجائے گی ، تا ہم ان تمام اقوال ونظریات کی فساد و کمزوری ہرصا حب عقل وقہم پرواضح ہے۔

ال مسئلے کے تعلق سے اہل سنت والجماعت کے موقف کا خلاصہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ہمیشہ سے ہی جب سے چاہا متعلم رہا ہے اور کلام اس کی ایک صفت ہے جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اپنی اس صفت کے ذریعے اپنی مشیت اوراپنی قدرت کے مطابق کلام کرتا ہے چنا نچہ اس نے جب سے چاہا ہمیشہ سے متعلم رہا اور ہمیشہ رہے گانیز اس نے جو بھی کلام کیا ہے وہ اس کے ساتھ قائم ہے، اور اس کا کلام مخلوق اور اس کی ذات سے منفصل والگ نہیں ہے جیسا کہ معتر کی حضرات کا خیال ہے، اور نہ ہی اس کی ذات کے ساتھ اس طرح لازم ہے جیسے صفت حیا قالازم ہے جیسا کہ اشاعرہ کہتے ہیں بلکہ وہ اس کی مشیت اور اس کی قدرت کے تابع ہے۔

اللہ تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام کوآ واز سے پکارا، آدم وحواء کوبھی آواز سے پکارا اور قیامت کے روزا پنے بندوں کوآ واز سے بی ندادے گا، وہ آواز سے بول کر وی کرتا ہے۔ وہ حرف اورآ واز جس کے ذریعے وہ کلام کرتا ہے اس کی ایک ایک صفت ہے جو غیر مخلوق ہے ، مخلوق کی آ واز وں اوران کے حروف کے مشابہ ہیں ہے۔ اس طرح اس کا علم بھی جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہے اس کے بندوں کے علم کے مثل نہیں ہے، اللہ تعالیٰ اپنی کسی صفت میں بھی مخلوق کی صفت کے مشابہ ہیں ہے۔

بڑھ کرکوئی اپنی بات میں اوراپ تول میں سچانہیں ہے بلکہ اللہ تعالی اپنی تمام خبروں سے سب سے سچا اور صادق ہے اس کی وجہ سے ہے کہ خبر دی ہوئی اشیاء و حقائق کے سلسلے میں اس کاعلم جامع اور ہمہ گیر ہے، وہ اشیاء کی ماہیت سے بہر طور واقفیت رکھتا ہے، جب کہ اس کے سوائسی اور کاعلم ایسانہیں ہے۔

آیت کریمہ ﴿وافقال الله یاعیسی ﴿ میں قیامت کے دن الله کی جانب سے عیسیٰ علیہ السلام سے ہونے والے ایک سوال کی ترجمانی کی گئی ہے۔ عیسیٰ علیہ الصلاۃ والسلام سے بیسوال انہیں اوران کی والدہ کو معبود شلیم کرنے والے نصاریٰ کی جانب سے ان کی طرف منسوب کردہ اس قول کے متعلق ہوگا کہ وہی ہیں جنہوں نے اللہ کو چھوڑ کر انہیں اوران کی ماں کو معبود بنانے کا حکم دیا تھا۔ قیامت کے دن ان سے بیسوال ان کی براءت کے اظہار اور بد بخت گمراہ لوگوں کے کذب و بہتان کو ثابت اورواضح کرنے کے لئے کیا جائے گا۔

آیت کریمہ ﴿وقسمت کلمة دبک صدقاً وعدلا ﴾ سے مرادیہ ہے کہ آپ کے پروردگار کا کلام اخبار واطلاع کے اعتبار سے سیا اورا حکام کے اعتبار سے برعدل ہے کیونکہ اللہ کا کلام یا تو اخبار واطلاع ہے جو کہ انتہائی سیائی پربٹی ہے یا احکام یعنی امرونہی ہے جو کہ پورا کا لیورا بمنی برحکمت ورحمت ہونے کی وجہ سے عدل وانصاف کے اعلیٰ درج پرہے جس میں ذرا بھی جور وظلم کا امکان نہیں ہے ۔۔۔۔۔ یہاں'' کلمة'' سے مراد ''کلمات' ہے کیوں کہ اس کی اضافت معرفہ کی طرف ہے ، لفظ مفرد کی معرفہ کی طرف اضافت جمع کا فائدہ دیتی ہے۔ جیسے رحمۃ اللہ وقعمۃ اللہ

آیت کریمہ ﴿و کلم الله موسیٰ تکلیما ﴾ اوراس کے بعدی وہ تمام آیات جواس بات کی صراحت کررہی ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے موسیٰ علیہ السلام کو ندا اور آواز دی اوراس سے کلام کیا اوران سے حقیقی طور پر پردے کے پیچھے سے بغیر کسی فرشتے کے واسطے کے گفتگو کی ہے۔ یہ آیات اشاعرہ کے نقطۂ نظر کی تر دید کررہی ہیں جو کہ صفت کلام کو بلا حرف وآ واز کے ایک معنی ثابت کرتے ہیں جو کفس کے ساتھ قائم ہے۔ چنانچدان سے
میسوال کیا جائے کہ''موئی علیہ السلام نے بلاحرف وآ واز کے فسی کلام کو کیسے سن لیا؟''اگر
ان کا جواب یہ ہو کہ'' اللہ تعالی نے جو کچھ کلام کرنا چا ہا ان کے معانی کے علم کوان کے دل
میں ڈال دیا۔'' تو یہاں اس سلسلے میں موئی علی السلام کی کوئی خصوصیت نہیں رہ جاتی۔
اوراگر یہ جواب دیں کہ'' اللہ تعالی نے کلام کو درخت یا ہوا میں پیدا کر دیا'' تو اس صورت
میں یہ بات لازم آتی ہے کہ درخت ہی نے موئی علیہ السلام سے کہاتھا کہ ''انسی أنس

مزید بید که بیآیات ان کے اس خیال کوبھی غلط ثابت کردہی ہیں کہ "کام ازل میں ایک ایے معنی کا نام ہے جس کے ذریعے اللہ کی ذات ہیں کسی شی کا ظہور وحدوث نہیں ہوتا "چنا نچا اللہ تعالی فرما تا ہے ﴿ و لما جاء موسیٰ لمیقاتنا و کلمه ربه ﴾ یعنی جب موسیٰ ہمارے وقت موعود پر آگے اوران سے ان کارب ہم کلام ہوا۔ اس آیت سے معلوم ہوا کہ جب موسی علیہ السلام اپ متعین وقت پر آگے تو اللہ کی جانب سے کلام صادر ہوا۔ اللہ تعالیٰ دوسری جگفر فرما تا ہے ﴿ و نادین ا من جانب الطور الأیمن ﴾ (مریم ۲۰۱۵) "ہم خوالی دوسری جگفر فرما تا ہے ﴿ و نادین ا من جانب الطور الأیمن ﴾ (مریم ۲۰۱۵) "ہم حدوث معلوم ہوا۔ اور ندااسی آواز کو کہتے ہیں جوسی جاسکے۔ اس طرح آدم وحوا کے تعلق اللہ کا قول ﴿ و نادا ہما ربھا ﴾ "ان دونوں کے رب نے انہیں ندادی" یہ ندا ان دونوں سے خطاسر زد ہونے کے بعد ہی صادر ہوئی جن سے قطعی طور پر حدوث ثابت ہوتا ہے۔ نیز اللہ خطاسر زد ہونے کے بعد ہی صادر ہوئی جن سے قطعی طور پر حدوث ثابت ہوتا ہے۔ نیز اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے ﴿ و یہ و مینا دیھم فیقول ماذا أجبتم المرسلین ﴾ "اور جس دن اللہ ان سے پکار کر پوچھ گا کہ تم نے رسولوں کو کیا جواب دیا تھا" چنانچہ اس سے یہی ثابت ہوتا ہے کہ پیندااور پیول قیامت کے دن ہوگا۔

حدیث میں ہے:''اللہ تعالیٰ قیامت کے دن ہر بندے سے اس حال میں سوال کرے گا کہاس کے اور اللہ کے درمیان کوئی ترجمان نہ ہوگا۔''

# قرآن کلام الہی ہے

﴿ وان أحد من النمشركين استجارك فأجره حتى يسمع كلام الله ﴾ (التوبة: ٢)

﴿ وقدكان فريق منهم يسمعون كلام الله ثم يحرفونه من بعد ماعقلوه وهم يعلمون ﴾

﴿يريدون أن يبدلوا كلام الله. قل لن تتبعونا كذلكم قال الله من

(الفتح: ۱۵)

قبل﴾

﴿واتل ماأوحى اليك من كتاب ربك الامبدل لكلماته

(الكهف: ٢٧)

وقوله: ﴿إِن هَٰذَا القرآن يقص على بني اسرائيل أكثر الذي هم فيه يختلفون﴾ (النمل: ٢٧)

﴿وهذا كتاب أنزلناه مبارك ﴾ (الأنعام: ١٥٥)

﴿ لُو أَنْزَلْنَا هَٰذَالُقُو آن على جبل لرأيتهُ خاشعا متصدعاً من

خشية الله الله المحسر: ١٦)

وقل نزله روح القدس من ربك بالحق ليثبت الذين آمنوا وهدى وبشرى للمسلين. ولقد نعلم أنهم يقولون انما يعلمه بشر. لسان الذى يلحدون اليه أعجمي وهذا لسان عربي مبين

(النمل: ۱۰۳،۱۰۲)

یتمام آیات اس بات کی صراحت کررہی ہیں کہ قر آن جس کی تلاوت کی جاتی

ہے جے سنا جا تا ہے اور جومصحف کے دوجلدوں کے مابین کمتوب ہے اللہ تعالیٰ کا حقیقی کلام ہے صرف اللہ کے کلام کی حکایت یا اس کی تعبیر نہیں ہے جبیبا کہ اشعری حضرات کا خیال ہے۔اللہ تعالیٰ کی طرف کلام کی اضافت کرتے ہوئے کلام اللہ کہنا اس بات کی طرف اشارہ ہے کہ یہ اس کی ایک ایک صفت ہے جو اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔ یہ اضافت ''بیت' یا'' ناقۃ'' کی اضافت کی طرح نہیں، کیوں کہ اس میں ذات کی اضافت اس مفہوم کے لئے ہوتی ہے کہ وہ معنی ایک معنوی شی کی طرف ہے اس قتم کی اضافت اس مفہوم کے لئے ہوتی ہے کہ وہ معنی اس ذات کے لئے لازم و ثابت ہے، برخلاف 'بیت' اور' ناقۃ' کی اضافت کے۔ کیونکہ یہ اضافت اعیان ہے۔ اس وضاحت سے معنز لہ کے اس خیال کی نفی ہوجار ہی ہے کہ اضافت اس خیال کی نفی ہوجار ہی ہے کہ اضافت اعلیٰ ہوجار ہی ہے۔ '' کلام مخلوق ہے اور اللہ کی ذات سے الگٹن ہے۔''

بیتمام آیات اس بات پر بھی دلالت کررہی ہیں کہ قرآن اللہ تعالیٰ کی جانب سے نازل کردہ کلام کیا جسے جبرئیل سے نازل کردہ کلام ہے یعنی اس نے اس کے ذریعے ایک آوازے کلام کیا جسے جبرئیل علیہ السلام نے سنا، پھروہ اسے کیکر نازل ہوئے اور بالکل اسی طرح آپ سلی اللہ علیہ وسلم کو پہنچادیا جسے اللہ تعالیٰ سے من کراخذ کیا تھا۔

خلاصة كلام يه كه قرآن عربي الله تعالى كاكلام ہے جونازل كيا ہواہے اورغير مخلوق ہے۔ اس سے ظاہر ہوا اور اس كي طرف وك جائے گا۔ الله تعالى نے حقیقی طور پر اس كے ذريعے كلام كيا چنا نچه وہ اس كاحقیقی كلام ہے كسی غیر كاكلام نہيں ہے۔ جب لوگ قرآن كو پڑھتے ہیں یا اسے مصاحف میں لکھتے ہیں تب بھی وہ الله كاكلام ہی ہوتا ہے وہ كلام اللہ ہونے سے خارج نہيں ہوتا۔ كيونكه كلام كی حقیقی اضافت اسی شخص كی جانب ہوتی ہے جس نے ابتداء أسسے كہا ہو، نہ كہ اس شخص كی جانب جس نے ابتداء أسسے كہا ہو، نہ كہ اس شخص كی جانب جس نے ابتداء أسسے كہا ہو، نہ كہ اس شخص كی جانب جس نے اسے پہو نچا يا ہو، الله تعالى نے اس كے حوف اور اس كے معانى كو اپنے ذاتى الفاظ سے اداكيا ہے اس ميں ذرا بھی كسی اور نے كلام كی اور نہ كسی اور نے كلام كی اور نہ كسی اور نے كلام كی دی تیز اللہ تعالى نے اسے اپنی ذاتی آ واز سے اداكيا ہے۔ ليكن جب بندے اور كے كلام كی ۔ نیز اللہ تعالى نے اسے اپنی ذاتی آ واز سے اداكيا ہے۔ ليكن جب بندے

اسے پڑھتے ہیں تو وہ اپنی آواز سے پڑھتے ہیں، مثال کے طور پر جب قاری تلاوت

کرتے ہوئے پڑھتا ہے: ﴿الحمدالله رب العالمين ﴾ تواس سے ساجانے والا کلام

اللہ کا کلام ہے اس کا اپنا نہیں ہاں وہ پڑھتا ہے تواسے اپنی آواز میں پڑھتا ہے اللہ کی آواز

کے ساتھ نہیں ۔اور جس طرح بیاللہ کا کلام ہے اسی طرح اس کی کتاب بھی ہے کیونکہ اس

نے اسے لوح محفوظ میں لکھ رکھا ہے اور مصاحف میں بھی مکتوب ہے، اللہ تعالی فرما تا ہے:
﴿انه لقر آن کریم فی کتاب مکنون ﴾ ''بشک بیم عزز قر آن ہے جولوح محفوظ میں موجود ہے' (الواقعة: 24-42)

مزیرفرمایا: ﴿ بـل هـو قـر آن مجید فی لوح محفوظ ﴾ "بلکه یه بری عظمت والاقرآن ہے،لوح محفوظ میں مکتوب ہے" (البروج:۳۲٫۳۱)

مزیدفرمایا: ﴿ فسی صحف مکرمة . مرفوعة مطهرة . بأیدی سفرة كراه بسورة ﴾ "وه عزت صحفول میں لكھاہے، وه صحفے بلندمقام اور پاكنره ہیں وه ایسے كسے والے فرشتوں كے ہاتھوں میں ہیں جومعزز اور نیك ہیں " (عبس :١٦ – ١٦)

''القرآن' اصل میں لفظ''القراء ق'' کی طرح ایک مصدر ہے جیسا کہ ارشاد ہے:﴿ ان قرآن الفجر کان مشہودا﴾ بہاں لفظ''القرآن''علم ہے اللہ کی جانب سے اس منزل کلام کا جو کہ صحف کی دوجلدوں کے مابین مکتوب ہے جس کی تلاوت کر کے عبادت کی جاتی ہے اور جس کی سب سے چھوٹی سورہ کے ذریعے بیانج کیا گیا ہے۔

الله تعالی کایفرمان: ﴿قل نزل روح القدس من ربک بالحق﴾ اسبات کی طرف اشاره کرد ہاہے کہ اس کے نزول کی ابتداء الله کی جانب سے ہوئی اور روح القدس لیعنی جبرئیل علیہ السلام نے بالکل اس طرح حاصل کیا جس طرح کہ اس نے آئیس سکھایا۔

### رؤيت بارى تعالى كاا ثبات اورمنكرين كارد

وقوله : ﴿ ووجوه يومئذ ناضرة الى ربها ناظرة ﴾

﴿على الأرائك ينظرون

﴿للذين أحسنوا الحسني وزيادة،

وقوله: ﴿ لهم مايشاء ون فيها ولدينا مزيد ﴾

وها ذاالباب في كتاب الله كثير. من تدبر القرآن طالبا للهدى منه تبين له طريق الحق.

ان آیتوں سے مونین کے حق میں قیامت کے روز دیدار اللی کا اثبات ہوتاہے۔مومن لوگ جنت کے اندراللہ کے دیدار سے مشرف ہوں گے۔

معتزلہ نے اپنے اس موقف کو بنیاد بنا کر کہ اللہ تعالیٰ کے لئے کوئی ست وجہت ثابت نہیں اس کی رویت کا بھی انکار کر دیا ہے ، کیونکہ شی مرئی کے لئے لازم ہے کہ وہ و کیھنے والے کی کسی جہت وسمت میں ہواور اللہ کے لئے کوئی مکانی جہت ممکن نہیں جب کہ بیرویت کے لئے لازمی شرط ہے۔ چنا نچ اللہ کی رویت بھی ناممکن ہے۔ اپنے اس موقف کی تائید میں بطور استدلال ایک فال بھی پیش کرتے ہیں ﴿لاتدر کے الأبصاد ﴾ کن تائید میں بطور استدلال ایک فال بھی پیش کرتے ہیں ﴿لاتدر کے الأبصاد ﴾ "نگاہیں اس کا دراکنہیں کرسکتیں' (الانعام: ۱۰۱۳)

جب كماشعرى حضرات معتزله كي طرح الله كے لئے سمت وجہت كے انكار كے

باوجودرؤیت کو ثابت کرتے ہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ اس رویت کی تفسیر کولیکر بہت جیران و بریشان نظر آتے ہیں ۔ ان میں سے بعض کا خیال ہے کہ مومنین اسے تمام سمتوں سے دیکھیں گے اور بعض اس بات کے قائل ہیں کہ رؤیت کا تعلق بصیرت سے ہے بصارت سے نہیں اس سلیلے میں مزید کہتے ہیں کہ ' انکشاف و بچل میں اس قدراضا فہ ہوگا کہ یوں محسوں ہوگا کہ جوں ۔ ''

مؤلف نے بیتمام آیات منکرین رویت معتزلیوں کے موقف کی تر دید میں پیش کی ہیں۔ پہلی آیت میں نظر کاصلہ الی ہے جس کا مطلب ہے آئکھ سے دیکھنا۔ کہتے ہیں "نظرت الیه و أبصرته" اور آیت میں نظر کا تعلق اللہ تعالی سے ہے۔

ر ہامعتز لی حضرات آیت کریمہ "الی ربھا ناظر ہ" کے سلسلے میں پرتکلف کہ وہ" ناظر ہ" کو منتظر ہ" اور حرف" الی" کو نعمت کے معنی میں لیتے ہیں ،اوراس کی تقدیر یوں بیان کرتے ہیں "فواب ربھامنتظر ہ" لیعنی اس کے رب کے ثواب کا انتظار کیا جاتا ہے۔ بیتوا کی مضحکہ خیز تفییر ہے!

دوسری آیت سے اس بات کاعلم ہور ہاہے کہ اہل جنت اپنے تختوں پر بیٹھے ہوئے اپنے رب کود کیورہے ہوں گے۔

آخری دوآیتوں میں مذکورہ لفظ "النویادة" کی تفسیر آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی صحیح حدیث میں اللہ تعالیٰ کے چہرے کی طرف دیکھنے سے کی گئی ہے۔اس کی مزید تائید اللہ کے اس قول سے بھی ہوتی ہے جو کا فروں کے بارے میں ہے: ﴿کلا انہم عن ربھم یو منذ لمحجوبون﴾ "مرگز نہیں وہ لوگ اپنے رب کی دیدسے اس دن روک دینے جائیں گے۔" (المطففین: ۱۵)

کفاراللہ کونہ دیکھیکیں گے اس کا مطلب سے ہوا کہ اس کے نیک بندے اسے دیکھیں گے۔ محدثین کے نزدیک اس معنی میں رویت پر دلالت کرنے والی بہت مواتر حدیثیں وارد ہیں ان کا افکار وہی کرسکتا ہے جو کھیدوزندیق ہوگا۔

عدم رؤیت کے سلسلے میں رہی معتزلہ کی پہلی دلیل ﴿ لاتسدر که الأبصار ﴾ تو اس آیت میں ان کے لئے کوئی دلیل ہی نہیں کیونکہ ادراک کی نفی سے رویت کی نفی لازم نہیں آتی۔ بلکہ آیت کا مقصود یہ ہے کہ نگاہیں اسے دیکھیں گی لیکن باعتبار رویت اس کا احاطہ نہیں کرسکتیں ، جسیا کہ عقلیں اس کو جانتی ہیں لیکن باعتبار علم اس کا احاطہ نہیں کرسکتیں کیوں کہ ادراک نام ہے اس رؤیت کا جو مکمل استیعاب واحاطے کے ساتھ ہو، اور یہ ایک خاص قتم کی رویت ہے ، خاص رؤیت کی نفی سے عام رویت کی نفی لازم نہیں آتی۔ اس طرح عدم رویت کے سلسلے میں ان کی دوسری دلیل "لن تو انی " بھی ان کے موقف کی دلیل نہیں بن سکتی بلکہ رہے آیت تو مختلف نا حیوں سے اثبات رویت کی دلیل بن موقف کی دلیل نہیں جن مثلاً

ا .....رؤیت کا سوال موسیٰ علیہ السلام کی طرف ہوا ہے جو کہ اللہ کے رسول اور اس کلیم ہیں ، اللہ کے بارے میں کیا چیز محال یا ناممکن ہے معتز لہ کے مقابلے میں وہ زیادہ علم رکھتے تھے، اگر رویت ممتنع ومحال ہوتی تو موسیٰ علیہ السلام اس کا سوال ہی نہ کرتے۔

۲ .....الله تعالیٰ نے اپنی رویت کو بحالت بجلی استقر ارجبل پرمعلق کیا اور بیمکن امرہے،اورممکن پرمعلق چیزممکن ہوگی۔

سسساللہ تعالی نے عملی طور پر جب ایک پہاڑ پراپی ججی ظاہر کردی جو کہ ایک جماد ہے تھا درجہ تو اس کے محبوب اور مخلص بندوں پر اس کی بجی ورویت کیسے ناممکن ہوسکتی ہے۔
جہاں تک معتز لہ کے اس قول وخیال کا تعلق ہے کہ "لن تبدانسی "میں" لن" نفی تاکید کے لئے موضوع ہے جو کہ عدم وقوع رؤیت پر دلالت کرتا ہے تو ان کا یہ خیال لفت کے سلسلے میں ایک بڑا جھوٹ ہے ، کیونکہ اللہ تعالی نے کا فروں کے بارے میں کہا:

﴿ولن یہ منوہ أبدا﴾ "اوروہ لوگ اس (موت) کی تمنا بھی بھی نہ کریں گے۔" (البقر ق: ۹۵)

پھرانہیں کے بارے میں پیفر مایا کہ:

﴿ونادویامالک لیقض علینا ربک ﴿ ''اوروه پاری گارے مالک! تیرارب ہمیں فتم کردے۔'' (الزخرف: ۷۷)

چنانچہ پہلے تو حرف ' دلن' کے ذریعے اس بات کی خبر دی کہ وہ لوگ موت کی تمنانہیں کریں گے پھر دوسری آیت میں ان کے موت کی تمنا وخواہش کرنے کی خبر دی جب کہ وہ جہنم میں ہونگے۔

"لن تسرانی" کامفہوم ہیہے کہتم مجھے دنیا میں د مکینہیں سکتے کیوں کہ دنیا میں اللہ تعالیٰ کود مکینے کیوں کہ دنیا میں اللہ تعالیٰ کود مکینے کے انسان کی آئکھیں کمزور ہیں،اگراس کی رؤیت بذات خودممتنع اور ناممکن ہوتی تواللہ تعالیٰ ہیے کہتا:

"انى لاأرى" كەمجھەدىكھانېيى جاسكتا،يا"لايجوز رؤيتى"كەمجھەدىكھنا جائزنېيى،يا "لىست بىموئى"كەميىمركىنېيىس بول،وغيرەوغيرە-

### آیات صفات کے سلسلے میں عام مباحث

مؤلف کی بیان کردہ آیاتِ صفات میں غور وفکر کرنے والے ان میں سے چند ایسے اسم اصول اخذ کر سکتے ہیں جنہیں صفات کے باب میں مدنظر رکھنا ضروری ہے۔

اصول اول: سلف اس بات پرشفق بین که تمام اسائے حنی ،ان سے

ثابت ہونے والی صفات اوران صفات کے نتیج میں صادر شدہ افعال پر ایمان لانا واجب ہے،اس کی مثال مجھنے کے لئے" المقدرة "کولے لیجئے،اس بات پرایمان لانا واجب ہے کہ اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہے، اس کے کمال قدرت پرایمان نیز اس بات پر مجھی ایمان رکھناواجب اور ضروری ہے کہ پوری کا ئنات اسی کے قدرت کے نتیج میں بیدا ہوئی ہے،اس طرح اسی طرز واصول پر بقیہ تمام اسائے حسنی۔

اسی اصول کی بنیاد پرمصنف کی بیان کرده جن آیات میں اسائے حنیٰ کا ذکر ہے تو وہ ایمان بالاسم میں داخل ہیں، اور جن میں صفات کا ذکر ہے مثلاً اللہ کی عزت وقد رت اس کے علم و حکمت اور اراده و مشیت کا تذکرہ ہے تو وہ '' ایمان بالصفات' میں داخل ہیں اور جن آیات میں مقید یا مطلق افعال کا ذکر ہے۔ مثلاً: یعلم کذا ویحکم مایرید، یوی ویسمع، ینادی ویناجی ، کلم ویکلم وغیرہ تو بیتمام '' ایمان بالا فعال' میں داخل ہیں۔

اصول دوم: بيتمام قرآنی نصوص اس بات کی وضاحت کررہی ہیں کہ صفات الہيكي دوسميں ہیں:

(۱) صفات ذاتی: .....ان صفات سے اللہ کی ذات الگنہیں، بلکہ از لی وابدی طور سے اس کی ذات سے وابستہ ہیں ان سے اللہ کی مشیت وقدرت کا تعلق نہیں ہے، صفات ذاتیہ میں سے چند رہے ہیں: حیات ، علم، قدرت، عزت، ملک، عظمت و کبریائی اور مجد وجلال وغیرہ۔ (۲) صفات فعلی: ..... یه تمام صفات ہر وقت وہر آن اللہ کی مشیت اوراس کی قدرت کے مطابق فعل سے تعلق وقد رت سے تعلق رصحتی ہیں۔ اس کی مشیت اوراس کی قدرت کے مطابق فعل سے تعلق رکھنے والی ہرصفت کے اندر حدوث واقع ہوتا ہے اگر چہ کہ وہ ان صفات سے از کی طور پر متصف ہے۔ مطلب بیہ ہوا کہ اس کی نوع قدیم ہے اوراس کے افراد حادث ہیں۔ چنا نچہ اللہ تعالی ازل سے ہی ' فعال لما یہ یہ' یعنی جوچا ہے کرنے والا ہے۔ نیز وہ ہمیشہ سے ہی گفتگو کرنے والا اور معاملات کا انتظام کرنے والا اور معاملات کا انتظام کرنے والا کو تابع ہوکر مسلسل وقوع پزیر ہیں، چنا نچہ ایک مومن پریہ واجب ہے کہ اللہ تعالی نے کہ تابع ہوکر مسلسل وقوع پزیر ہیں، چنا نچہ ایک مومن پریہ واجب ہے کہ اللہ تعالی نے اپنی ذات سے متعلق جو افعال بھی اپنی طرف منسوب کیا ہے ان تمام پر ایمان لائے۔ مثلاً استواعلی العرش، اتیان وجمی ، آسمان و نیا کی طرف نز ول ، حکک ، رضا ، غضب ، کرا ہیت اور محبت وغیرہ۔ نیز افعال پر بھی جو اس کی مخلوقات سے متعلق ہیں۔ مثلاً خلق ، رز ق ، زندہ اور محبت وغیرہ۔ نیز افعال پر بھی جو اس کی مخلوقات سے متعلق ہیں۔ مثلاً خلق ، رز ق ، زندہ کرنا ، موت دینا اور انتظام و تد ہیر کی مخلوقات سے متعلق ہیں۔ مثلاً خلق ، رز ق ، زندہ کرنا ، موت دینا اور انتظام و تد ہیر کی مختلف قسمیں۔

اصول سوم: ہر کمالی صفت کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے تفرد اوراس کی انفرادیت ثابت کرنا اوراس حقیقت کا اثبات کہ ان صفات میں اس کا کوئی شریک یا مثیل نہیں ہے، سابقہ آیات میں صرف اس کے لئے اعلی مثالوں کا اثبات نیزند، شل، کفو، سسی اوراس کے ساتھ کسی کے شریک ہونے کی نفی کے سلسلے میں جو پچھ بھی وارد ہوا ہے اسی اصول کی طرف اشارہ کرتا ہے، ساتھ ہی ساتھ اس امرکی شہادت بھی ملتی ہے کہ وہ ہرقتم کے نقص وعیب اور آفت سے منزہ اور پاک ہے۔

اصول چہارم: ہے۔خواہ وہ صفات ذائی ہوں مثلاً:علم ،قدرت، ارادہ، حیات، سمع وبھروغیرہ۔ یافعلی مثلاً: رضا ،محبت ،غضب اور کراہت ان کے مابین کسی قتم کی تفریق یافرق نہیں کیا جاسکتا۔ نیز وجہ (چہرہ) یدین (دوہاتھ) کے اثبات اوراستواعلی العرش ونزول کے مابین کسی قتم کی تفریق نہیں ۔ان تمام صفات کا تعلق ان امور سے ہے جن کے بلا تاویل و تعطیل اور بلا تشبیہ وتمثیل اثبات پرسلف متفق ہیں۔دوفریق ان اصولوں وقوانین کے خالف ہیں:

(۱) جہمیہ: بیلوگ تمام کے تمام اساء وصفات کے منکر ہیں۔

(۲) معتر له: بیلوگ تمام صفات کی نفی کرتے ہیں اوراساء واحکام کو ثابت کرتے ہیں چنانچان کے قول کے مطابق اللہ تعالی علیم ہے مگر بلاعلم کے، قدیر ہے لیکن بغیر قدرت کے، جی لیعنی زندہ ہے لیکن بغیر حیات کے، بی خیال انتہائی فاسد ہے کیونکہ بغیر کی صفت کے موصوف کا اثبات، اور معنی وصفی کے لئے موضوع شی کو ذات مجرد کے لئے ثابت کرناعقل میں آنے والی بات نہیں۔ اور ساتھ ہی شریعت کی نظر بھی باطل ہے۔

اشعری حضرات اوران کے تبعین صرف سات صفات کو ثابت کرنے میں اہل سنت کے ساتھ ہیں ، اوران سات صفات کو صفات معانی سے موسوم کرتے ہیں جنہیں عقلی طور پر ثابت کرنے کا دعویٰ کرتے ہیں۔وہ صفات یہ ہیں:

حیات علم ، قدرت ، اراده ، تمع ، بصر اور کلام \_

کیکن ان سات صفات کےعلاوہ ان تمام صفات کا اٹکار کرکے جو کتاب وسنت سے ثابت ہیں معتز لد کے ساتھ ہو گئے ہیں۔

مختلف نقطۂ نظر کے حامل تمام فریق اپنے موقف کے اثبات کے لئے کتاب وسنت ،اجماع صحابہاور قرون منصلہ سے دلیل لیتے ہیں۔

- Summer it is the formand or sufficiently

and the property of the Color o

#### سنت نبوی سے اساء وصفات کا اثبات

ثم فى سنة رسول الله صلى الله عليه وسلم. فالسنة تفسير القرآن تبينه وتدل عليه وتعبر عنه، وماوصف الرسول به ربه عزوجل من الأحاديث الصحاح التى تلقاها أهل المعرفة بالقبول وجب الايمان بها كذالك.

مصنف کا قول ﴿ شم فی سنة رسول الله .....الخ ﴾ گذشته عبارت ﴿ وقد دخل فی هذه الجملة ماو صف الله به نفسه فی سورة الاخلاص .....الخ ﴾ پرعطف ہے۔ اس کامفہوم یہ ہوگا کہ جملہ ایمانیاتی امور میں سنت صححہ سے ثابت شدہ وہ تمام صفات بھی داخل ہیں جن سے آپ سلی الله علیہ وسلم نے اپنے رب ومتصف بتایا ہے۔ میں ماضات نے دیشر بعت کا دوسرا ماخذ ہے جس کی طرف رجوع کرنا اور جس پراعتماد کرنا واجب اور ضروری ہے۔ قرآن میں ہے:

﴿وأنزل الله عليك الكتاب والحكمة ﴾ "اورالله في تم ير (ا في بي) كتاب وحكمت اتارى ہے ـ " (النساء : ١١٣) حكمت سے مرادست ہے ـ دومرى جگه ہے :
﴿ ويعلمه مالكتاب والحكمة ﴾ "اورانهيں كتاب وحكمت كي تعليم ويتا ہے ـ " (آل عمران : ١٦٣) اپنے نبی صلى الله عليه وسلم كي عورتوں كو حكم ديتے ہوئے فرمايا :
﴿ واذكرن مايتلىٰ في بيوتكن من آيات الله والحكمة ﴾ "اور تنهار كھرول ميں جن آيتوں اور حكمت كى تلاوت كى جاتى ہے انہيں يا در كھو ـ "

﴿وماآتاكم الرسول فخذوه ومانهاكم عنه فانتهوا﴾ (الحشر:٤)

"اوررسول مهمين جو بچهدين اسے لياد، اورجس چيز منع كرين اس سےرك جاؤ

نی اکرم صلی الله علیه وسلم نے ارشادفر مایا ہے:"الا انبی أو تیت القرآن و مثله معه" مجھے قرآن کر یم اوراس کے ساتھ اس کے شل ایک اور چیز عنایت کی گئے ہے۔

سنت کا حکم:
قرآن کے علم ویقین ،اعتقاد وعمل کے ثبوت کے اعتبار سے اس کا تھم
قرآن کے علم کی طرح ہے۔ کیونکہ سنت قرآن کی توضیح ہے۔اسکے ذریعے اس کے مراد
کی وضاحت ،اس کے اجمال کی تفصیل ،مطلق کی تقیید اوراس کے عموم کی تخصیص ہوتی
ہے۔جیسا کہ اللہ تعالی فرما تاہے:

﴿ وأنزلنا اليك الذكر لتبين للناس مانزل اليهم ﴾. (النحل: ٣٣)
"اورہم نے آپ كی طرف ذكر نازل كياتا كه آپ لوگوں كے لئے ان
احكامات كودا شح كرديں جوان كى طرف (قرآن كى شكل ميں) نازل كئے گئے۔"
سنت صححح كے مقابلہ ميں اہل بدعت كے دوفريق ہيں:

ا ...... پہلافریق وہ ہے جواحادیث کے رداوراس کے انکار کرنے میں احتراز نہیں برتا، جب بھی کوئی حدیث اس کے مذہب ومسلک کے خلاف جاتی ہے تواپ اس دعوے کی بنیاد پر کہ'' یی خبر واحدہ جوصرف ظن کا فائدہ دیتی ہے'' اسے رد کر دیتا ہے، البتہ صرف اعتقاد کے باب میں خبر واحدان کے مسلک کے مطابق یقین کا فائدہ دیتی ہے، اس خیال کے لوگ معتز لداور فلاسفہ ہیں۔

۲....دوسرا فریق وہ ہے جو احادیث کوتسلیم کرتاہے اور صحت نقل پر اعتقاد رکھتا ہے لیکن ان کی اسی طرح تاویل کرتا ہے جس طرح قرآنی آیات کی تاویل کرکے انہیں اس کے ظاہری مفہوم سے چھیر کراس میں الحاد وتحریف کے ذریعے اپنے من موافق مفہوم مراد لیتا ہے۔ ایسا کرنے والے اشاعرہ کے متاخرین ہیں ، اس سلسلے میں غز آتی اور رازی توان میں سب سے آگے ہوئے ہیں۔

مصنف گاقول و ماوصف الرسول به ربه عزوجل سالخ كامنهوم يه عند جي الله تعالى نے اپني كتاب كاندر بيان كيا ہے، بغير

کسی تحریف و تعطیل اور بغیر کسی تکییف و تمثیل کے ایمان لا ناواجب ہے بالکل ویسے ہی اس کی ہراس صفت پر بھی ایمان رکھنا واجب اور ضروری ہے جسے اپنے رب کے بارے میں اور اس کی واجبی صفات کے بارے میں سب سے زیادہ جانے والے مخص نے ثابت کیا ہے، اور وہ مخص ہے اس کا صادق ومصدوق رسول صلی اللہ علیہ وسلم۔

مصنف " مصنف" " كذالك " كافظ سے يہ واضح كرنا چاہتے ہيں كدا ماديث سے ثابت شدہ صفات پر بالكل ايسے ہى ايمان ركھا جائے جيسے قرآن سے ثابت شدہ صفات پر ايمان لا ناواجب ہے۔ يعنی تحريف وتعطيل اور تكييف وتمثيل سے بچتے ہوئے۔ بلكه ان پراس طریقے سے ايمان ركھا جائے جواللدرب العزت كی عظمت كے مناسب ہو۔

### ساء دنیا پر باری تعالیٰ کانزول

فمن ذلك مثل قوله صلى الله عليه وسلم: "ينزل ربنا الى السماء الدنيا كل ليلة حين يبقى ثلث الليل الآخر، فيقول: من يدعوني فأستجيب له؟ من يسألني فأعطيه؟ من يستغفرني فأغفرله" متفق عليه.

اس مديث پر گفتگو کے دو پهلو ہیں:

ا استباعتبار نقل اس حدیث کی صحت پر گفتگو: مؤلف نے یہاں یہ بات ذکر کیا کہ بیحدیث شفق علیہ ہے۔ ذھبی نے اپنی کتاب 'العلوللعلی الغفار'' میں فرماتے ہیں کہ: ''باری تعالیٰ کے ساء دنیا پر نزول کے سلسلے میں مروی احادیث متواتر اور قطعی الثبوت ہیں ، بنابریں انکارو، جو دکی کوئی گنجائش نہیں ہے''

۲.....گفتگوباعتبار مفہوم حدیث: اس حدیث بیس آپ نے بیخبر دی ہے کہ اللہ تعالیٰ ہر رات جب رات کا آخری ایک تہائی حصہ رہ جاتا ہے تو آسان دنیا پر نزول فرما تا ہے۔ اس کا مفہوم بیہ ہے کہ نزول اللہ تعالیٰ کی ایک ایک ایک صفت ہے جواس کے جلال اوراس کی عظمت کے شایان شان ہے۔ چنانچہ جس طرح اس کا استواء کسی مخلوق کے استوی کے مماثل نہیں اسی طرح اس کا نزول بھی مخلوقات کے نزول کے مشابہ ہیں ہے۔

سورة إخلاص كي تفسير مين شخ الاسلام قرماتي بين:

د نبي صلى الله عليه وسلم نے جب الله تعالی کے متعلق بيدواضح کرديا که

وه ہررات آسمان دنيا پر نزول فرما تا ہے ۔عرفہ کی شام حجاج کے
قريب ہوتا ہے،اس نے درخت کے ايک مبارک جصے ہے موئ عليہ السلام سے کلام کيا، وه آسمان کی طرف بلند ہوااس حال ميں که

آسمان مثل دھویں کے تھا، پھراس نے آسمان وزمين دونوں کو تھم
دیا کہ "تم دونوں طوعاً وکرھاً کے آؤ" ان تمام امور کو تسليم کرنے

سے بیبات الازم نہیں آتی کہ ان افعال کا تعلق انہیں ظاہری اشیاء سے
ہوجن کا ہم مشاہدہ کرتے ہیں، حتی کہ بیہ جھاجائے کہ اس سے ایک
مقام کے خالی کرنے اور دوسرے کے بھرنے کی بات الازم آتی ہے"۔
اہل سنت والجماعت صفت نزول پر ایمان رکھتے ہوئے اسے اللہ کی حقیقی صفت
سلیم کرتے ہیں، ایک الیم صفت جس کی کیفیت اس کی منشاء کے مطابق ہوگ۔ چنا نچہ صفت نزول کو ایسے ہی ثابت مانتے ہیں جیسے کہ ان تمام صفات کو جن کا ذکر کتاب وسنت میں موجود ہے۔ اور بیلوگ اپنے اسی موقف پر قائم اور ثابت قدم بھی ہیں نہ تو اس صفت کی کیفیت متعین کرتے ہیں اور نہ ہی مثال اور نہ ہی اس کی نفی کرتے ہیں اور نہ تعطیل،
کی کیفیت متعین کرتے ہیں اور نہ ہی مثال اور نہ ہی اس کی نفی کرتے ہیں اور نہ تعطیل، خبر دی ہے کہ وہ نزول فرما تا ہے لیکن بینیں بتایا کہ کیسے نزول فرما تا ہے، ہم تو بس اتنا خبر دی ہے کہ وہ نزول فرما تا ہے کئن بینیں بتایا کہ کیسے نزول فرما تا ہے، ہم تو بس اتنا جانتے ہیں کہ وہ جوچا ہے کرنے والا اور ہرشی پر قادر ہے۔

اسی لئے ہم خاص اور مومن بندوں کو اس عظمت والے وقت میں اپنے رب کی مہر بانیوں اور اس کی نواز شوں کی طلب میں لگے ہوئے دیکھتے ہیں ، چنا نچہ بیاوگ نہایت ہی خشوع وخضوع کے ساتھ اس سے دعا کرتے ہوئے ، گڑ گڑ اتے ہوئے اور اس سے اپنے مطالبات کی امید کرتے ہوئے اس کی بندگی وعبادت کے لئے کھڑے رہتے ہیں جن کا اس نے اپنے رسول کے زبانی ان سے وعدہ کیا ہے۔

معالى عبدالرق اليعاقد عداسة فالأصفع عبدالكفال فالإب ب

#### صفت فرح

وقوله صلى الله عليه وسلم: لله أشد فرحاً بتوبة عبده المؤمن التائب من أحدكم براحلته" (الحديث متفق عليه)

بخاری وغیرہ میں بیصدیث پوری اس طرح آئی ہے:

''اللہ اپنے بندے کی تو بہ کے سبب اس شخص سے کہیں زیادہ خوش ہوتا ہے جو کی بیابان جنگل میں ہواس کے ساتھ اس کی سواری بھی ہوجس پر اس کے کھانے پینے کا سامان بھی موجود ہو، پھروہ بغرض آ رام سواری سے انزے اور سوجائے جب کہ سواری اس کے سامان بھی موجود ہو، پھر جب بیدار ہوکر دیکھے تو سواری ہاتھ سے جا بھی ہو، تلاش بسیار کے بعد بھی کوئی کامیا بی نہ ملے یہاں تک کہ شدت بیاس سے اس کی جان پر بن آئے تو کہنے گئے:''واللہ! اب تو میں وہیں لوٹ جاؤں گاجہاں میری سواری تھی اب سوائے موت کے کوئی دوسرا راستہ نہیں ہے'' چنا نچہوہ واپس آ کر سوجائے اور جب بیدار ہوتو دیکھے کہ اس کی سواری اس کے سرکے پاس ہی موجود ہے۔ بید کھی کر کہے:''اللہ! تو میر ابندہ اور میں تیرارب ہوں۔''فرط خوشی میں غلطی کر جائے۔''

اس حدیث میں اللہ تعالیٰ کے لئے صفت فرح ثابت کی گئی ہے۔ اس کی دیگر تمام صفات کی طرح یہ بھی اس کی ایک حقیقی صفت ہے جواس کے مرتبے اور شان کے مطابق ہے۔ اس کی مشیت وقد رت کے تابع فعلی صفت ہے۔ اللہ تعالیٰ کی جانب سے اس صفت فرح کا ظہور اس وقت ہوتا ہے جب اس کے کسی بندے کی طرف سے اس کے حضور میں تو بہ اور توجہ وانا بت کا ظہور ہوتا ہے۔ یہ اللہ تعالیٰ کی اپنے تا ئب بندے سے رضا مندی اور اس کے قبولیت تو بہ کی دلیل ہے۔ اور جب فرح کی نسبت مخلوق کی طرف رضا مندی اور اس کے قبولیت تو بہ کی دلیل ہے۔ اور جب فرح کی نسبت مخلوق کی طرف

ہوتو اس صورت میں اس کے مختف معانی ہوں گے۔ چنانچے بھی فرح سے خفت وسرور اور مستی کی سی کیفیت مراد ہوتی ہے تو بھی اس سے مراد تکبر کرنے اور اترانے کی کیفیت ہوتی ہے۔ اور اللہ کی ذات ان تمام کیفیتوں سے منزہ اور پاک ہے۔ اللہ تعالی کی صفت فرح اس کی مخلوق کے کسی فرد کی صفت فرح کے مشابہ میں ہے۔ نہ تو ذات فرح میں نہ اس کے اسباب میں اور نہ ہی اس کے مقاصد میں۔ اللہ تعالی کا اپنے بندوں سے خوش ہونے کا سبب ہے اس کی کمال رحمت اور اس کا احسان جس کے لئے وہ اپنے بندوں سے چاہتا ہے کہ انہیں اس سے طلب کریں۔ اور اس کا مقصد ہے اس کے دربار میں تو بہ ورجوع کرنے والے بندوں پراس کی نعمت کا اتمام۔

الله کی صفت فرح کی تفییر اگراس کے لازمی معنی لیعنی رضا سے اور رضا کی تفییر اردہ تو اب سے کی جائے تو یہ الله کی صفت فرح اور رضا کا انکار اور اس کی تعطیل ہے۔ اور یہ انکار وقعطیل لازمی نتیجہ ہے ''معطلہ'' کے اپنے رب کے بارے میں سوء طن کا ، ان کا خیال میہ ہے کہ اللہ تعالی کے لئے ان تمام صفات کو ثابت کرنے کی صورت میں بیتمام معانی اس کی ذات پر بالکل ایسی کیفیت میں صادق آئیں گے جس کیفیت میں مخلوقات پرصادق آئی ہیں۔

الله تعالی بلندو برتر ہےان کی تشبیہ و تعطیل ہے!

#### صفت ضحك

وقوله صلى الله عليه وسلم: يضحك الله الى رجلين يقتل احدهما الآخر، وكلاهما يدخل الجنة. (متفق عليه)

الل سنت والجماعت صفت ضِحك (بننے ) كو الله رب العزت کے لئے ثابت مانتے ہیں جیبا کہ اس حدیث میں اور دوسری احادیث میں ثابت ہوتا ہے۔ اور بالکل اسی مفہوم میں تسلیم کرتے ہیں جواس کی ذات کے لائق اوراس کے مناسب ہے بعنی اس کی بیصفت مخلوق کے اندران پر فرح وطرب کے غلبے کے وقت یا کی جانے والی صفت خک کے مشابہ ہیں ہے بلکہ اس کی پیصفت اس کی ذات میں اس وقت پیداہوتی ہے جب اس کی ضرورت ہوتی ہے اور پیصفت صرف اس کی مشیت و حکمت کے ماتحت ہی ظاہر ہوتی ہے۔اورمخلوق میں صفت ضحک کا صدوراس وقت ہوتا ہے جب کوئی ایسا عجیب وغریب معاملہ در پیش ہوجس کی پہلے سے کوئی نظیر موجود نہ ہو، اور سی صورت حال اس حدیث میں بھی مذکور ہے۔ کوئی کافر کسی مسلمان برمسلط ہوکر اگر قتل کردے تو ظاہر ہے کہ کافر کا پیمل اس پر اللہ کی سخت ناراضگی وغضب اور آخرت میں گرفت وذلت کا سبب ہے،لیکن اس کے بعد جب اللہ تعالیٰ اس کا فرکوتو بہ کی تو فیق دیکر اس پراحسان کردے اور اسے اسلام میں داخل ہونے کی بھی ہدایت دے دے، پھروہ فی سبيل الله جہاد کرتے ہوئے شہید ہوجائے اور دخول جنت کامستحق بن جائے تو واقعی پیہ قابل تعجب بات ہے۔

یداللہ تعالیٰ کی کمال رحمت اس کا احسان اور بندوں پر اس کا بے پایاں فضل وکرم ہی ہے کہ ایک مسلمان اللہ کی راہ میں جہاد کرتا ہے تو اسے ایک کا فرقل کردیتا ہے، اللہ

تعالی اس مسلمان پراپنافضل اوراحسان کر کے شہادت کا درجہ عطا کر دیتا ہے کیکن پھراس کا فر پر بھی اس کا احسان ہوتا ہے،اسے اسلام قبول کرنے کی تو فیق دیتا ہے، پھروہ اس کی راہ میں شہید ہوجا تا ہے۔ چنانچہ پھروہ دونوں ایک ساتھ ہی جنت میں داخل ہوجاتے ہیں۔

الله کی اس صفت ضحک کی یقیر کرنا که اس سے مراداس کی رضامندی یااس کی قبولیت ہے یااس سے یہ بھونا کہ ''الله تعالی ہنتا ہے'' کا مطلب یہ ہے کہ کوئی شی الله تعالیٰ کے نزدیک ایس کنڈیشن اور حالت تک پہونچ گئی جس سے ہنسی آ جائے، الله کا حقیقی طور پر ہنسنا مقصود نہیں ہے تو یہ اس صفت کا انکار ہے جسے اس کے رسول صلی الله علیہ وسلم فرت کی توجہ بیں کی جاسکتی۔

いしとのとうないるようないというというかとうたっし

يد بن بالمدادل به بالمحادث عبد في المأس الموس ما المدادل المهار المراس الماس الماس الماس الماس الماس

يرائن قارائ ڪريڪ مال جائي آها. آڇ ايول بها جي هڙ آهن ج

#### مفتعجب

وقوله: "عجب ربنا من قنوط عباده وقرب خيره. ينظر اليكم أزلين قنطين فيظل يضحك يعلم أن فرجكم قريب". (حديث حسن)

یہ حدیث اللہ رب العالمین کے لئے عجب یعنی کسی شی پر تعجب کرنے کی صفت کو ابت کررہی ہے اس کا ہم معنیٰ آپ کا بی قول بھی ہے ' عجب ربک من شاب لیس له صبوة ''
ابن مسعود رضی اللہ عند نے ' الصافات' کی آیت کریمہ (نمبر ۱۲) ''بــــل عجبت ویسخرون' پڑھی ہے یعنی تا کے ضمہ واحد شکلم کے صبغے کے ساتھ ۔

اللہ تعالیٰ کا تعجب اسباب کے خفاء یا حقیقت اشیاء سے ناوا قفیت کے نتیجہ میں پیدا شدہ نہیں ہے بلکہ بیدا کی معنی ہے جواس کی مشیت اوراس کی قدرت کے نقاضے کی بنیاد پراس معنی کے نقاضہ کرنے والے عوامل کے وجود کے وقت اس کی ذات میں پیدا ہوتا ہے لینی ایک الی شی کا وجود جوقابل تعجب ہو۔

اور یہ تعجب کا وصف جس سے آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے رب کو متصف مانا ہے یہاں یہاں یہاں کی رحمت کے آثار میں سے ایک ہے نیز یہاں کے کمال میں سے ہے چنا نچہ جب بارش بندوں سے ان کی تھی وسی اور شدید طلب کے باوجودرک جائے اور ان پر مایوسی و ناامیدی چھاجائے ،ان کی نظریں صرف ظاہری اسباب تک محدود ہوکر رہ جائیں اورلوگ یہ خیال کرنے لگیں کہ اب اس کے بعد کوئی راحت نصیب نہ ہوگی ، تو اس وقت اللہ تعالی اپنے بندوں پر تعجب کا ظہار کرتا ہے۔

یہ واقعی قابل تعجب صورت حال ہے کہ بیلوگ کیسے مایوس و ناامید ہو بیٹھے جب کہ اس کی رحمت ہرشی پر وسیع ہے نیز اس کے حصول کے اسباب بھی بے شار ہیں۔ بندوں کی ضرور تیں اوران کی حاجتیں خوداس کی رحمت کے اسباب میں شار ہوتی ہیں نیز حصول بارش کے لئے دعا اوراس سے اس کی امیدوتو قع بھی اس کی رحمت کے اسباب

میں سے ہیں ، مخلوقات کے سلسلے میں اس کا یہ اصول بھی رہاہے کہ مصیبت کے ساتھ راحت اور تنگی کے ساتھ آسانی ملی ہوئی ہے اور شدت ومصیبت ہمیشہ رہتی بھی نہیں ہے چنا نچہ اس کے ساتھ جب التجا و درخواست کی قوت اور اس کے فضل کی طبع وطلب اور اس کے دربار میں اظہار مجز اور دعاشا مل ہوجاتی ہے تو اللہ تعالی ان پر اپنی رحمت کے خزانے کھول دیتا ہے جوخواب و خیال میں بھی نہیں ہوتے۔

قنوط قنط کا مصدر ہے اس کا معنی ہے اللہ کی رحمت سے مایوی قرآن میں ہے: ﴿ومن يقنط من رحمة ربه الاالضالون﴾ (الحجر: ۵۲) ''ایئے رب کی رحمت سے مایوس گراہ لوگ ہی ہوتے ہیں۔''

حدیث میں آپ کے فرمان "وقرب حیرہ" سے مراداللہ کی رحمت اوراس کا فضل ہے۔ایک دوسری روایت میں یہی لفظ "غیرہ" مروی ہے۔غیرایک اسم ہے جو "غیر الشی فتغیر" سے مشتق ہے۔

حدیث استسقاء میں مذکورہے "من یہ کفو باللہ یلق الغیر" لیمی جواللہ کے ساتھ کفر کرے گا تو اس کی جالت غیر ہوجائے گی، وہ صلاح و خیر سے ہٹ کر فساد میں مبتلا ہوجائے گا۔

حدیث کے اندر مذکور دولفظ "ازلین قنطین" الیکم کی خمیر مجرورسے حال واقع ہیں، ازلین آزل سے اس فاعل کی جمع" الأزل" سے شتق ہے جس کامعنی ہے "شدت وقعی" کہتے ہیں "أزل الرجل یأزل أز لاباب سمع" لیعنی تنگی وقتی میں مبتلا ہوا۔

## اثبات رجل وقدم

وقوله صلى الله عليه وسلم "لاتزال جهنم يلقى فيها وهى تقول هل من مزيد؟ حتى يضع رب العزة فيها رجله". وفى رواية "عليها قدمه فينزوى بعضها الى بعض فتقول: قط قط". (متفق عليه)

اس حدیث میں اللہ تعالیٰ کے لئے رجل (پیر) اور قدم کو ثابت کیا گیاہے، بقیہ صفات کی طرح ریجھی اس کی ایک صفت ہے، چنانچہ اللہ تعالیٰ کے لئے اس کی عظمت کے لائق ومناسب ہی بیصفت ثابت کی جائے گی۔

جہنم کے اندراللہ تعالی کے قدم رکھنے کی حکمت سے ہے کہ اس نے یہ وعدہ کررکھا ہے کہ وہ جہنم کو پر کردے گا، جیسا کہ قرآن میں ہے: ﴿ لا ملئن جہنم کو پر کردے گا، جیسا کہ قرآن میں ہے: ﴿ لا ملئن جہنم کو پر قال اس اجمعین ﴾ ''میں جہنم کو جنوں اورانسانوں تمام سے جردوں گا' (السجدة ۱۳۱۰) چونکہ اللہ تعالی کے عدل اوراس کی رحمت کا تقاضا یہ ہے کہ کسی بے گناہ کو عذا ب نہ دے ، جب کہ جہنم کا حال ہیہ ہے کہ وہ بہت گہری وکشادہ ہے چنا نچہ اس کے پر کرنے کی غرض سے وہ اس میں اپنا قدم رکھ دے گا، اس وقت جہنم کے دونوں کنار بے باہم ل جا کیں غرض سے وہ اس میں اپنا قدم رکھ دے گا، اس وقت جہنم کے دونوں کنار بے ہم ل جا کیں گے اور اہل دوز نے کے لئے فاضل جگہ نہ رہ جات گی، جہاں تک جنت کا سوال ہے تو ان پر بہت ساری نواز شوں کے باوجو داس میں بہت ساری جگہیں خالی رہ جا کیں گی تو اس وقت بہت ساری نواز شوں کے باوجو داس میں بہت ساری جگہیں خالی رہ جا کیں گی تو اس وقت اللہ تعالیٰ ایک بی مخالوق پیرا فرما کر بسادے گا جیسا کہ حدیث سے واضح ہوتا ہے۔

### ا ثبات قول ، ندااور كلام

وقوله: "يقول تعالىٰ: ياآدم ،فيقول لبيك وسعديك فينادى بصوت ان الله يأمرك أن تخرج من ذريتك بعثاً الى النار (متفق عليه) وقوله: "مامنكم من أحد الاسيكلمه ربه وليس بينه وبينه ترجمان."

ان دونوں احادیث میں اللہ تعالیٰ کے لئے قول، ندا اور تکلیم (بات کرنا) کا اثبات ہواہے، ہم اس سلسلے میں اہل سنت والجماعت کے موقف کو واضح کر چکے ہیں کہ ان کا ایمان میہ ہے کہ بیرسب اس کی فعلی صفات ہیں جو اس کی مشیعت اور اس کی حکمت کے تابع ہیں، ماضی میں بھی اس کی جانب سے قول ندا اور کلام کا صدور ہواہے اور حال میں بھی ہور ہاہے اور مستقبل میں بھی ہوگا، خواہ اس کا قول ہو، ندا ہویا کلام بیسب کے میں جو ف واصوات کے ساتھ ہیں جنہیں مخاطب سنتا ہے۔

اس حدیث میں اشاعرہ کے اس نقطہ نظر کی تر دیدہے کہ اس کا کلام قدیم ہے جو بلاصوت وآوازہے،

دوسری حدیث اس بات کی صراحت کررہی ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے تمام بندوں سے بغیر کسی واسطے کے کلام کر ہے گا، اوراس کا کلام کرنا عام ہوگا کیونکہ بیلوگوں کے محاسب کے لئے ہوگا، مومن، کا فر، فاسق و فاجر سب اس میں داخل ہیں۔ یہاں اللہ تعالیٰ کے اس قول "لا یک لم مهم الله" یعنی اللہ تعالیٰ ان سے کلام نہیں کرے گا۔ کی مخالفت نہیں ہورہی ہے کیونکہ اس آیت میں جس کلام و گفتگو کی فئی ہے وہ خوشی ورضا مندی کی حالت میں ہونے والی گفتگو ہے۔ اور بیدا یک خاص قتم کی گفتگو ہے اس کے مقابلہ میں وہ گفتگو وکلام ہے جواللہ تعالیٰ جنتیوں سے کرے گا بی گفتگو مجت ورضا مندی اورا حسان برجنی ہوگی۔

#### صفت علو كابيان

وقوله في رقية المريض: "ربنا الذي في السماء تقدس اسمك، أمرك في السماء، اجعل أمرك في السماء، اجعل أمرك في السماء، اجعل رحمتك في الأرض، اغفرلنا حوبنا وخطايانا، انت رب الطيبين، أنزل رحمة من رحمتك وشفاء من شفائك على هذالوجع فيبرأ" (حديث حسن، رواه ابو داؤد وغيره).

وقوله: "ألا تأمنونى وأنا امين فى السماء" (حديث صحيح) وقوله: "والعرش فوق الماء والله فوق العرش وهويعلم ما أنتم عليه" (حديث حسن، رواه ابوداؤد وغيره)

وقوله للجارية: "أين الله؟ قالت في السماء.قال: من أنا؟ قالت: أنت رسول الله. قال: اعتقهافانها مومنة." رواه مسلم.

پہلی حدیث اللہ تعالیٰ کے علواوراس کی فوقیت کی صراحت کررہی ہے۔جیسا کہ قرآن میں ہے:﴿أمنت من فی السماء﴾ ''کیاتم اس ذات کی طرف سے مطمئن ہوگئے ہوجوآسان میں ہے'' (الملک)

ہم پہلے ہی ہے بات واضح کر چکے ہیں کہ ان نصوص کا مقصد ہے ہرگر نہیں کہ آسان اللہ تعالیٰ کاظرف ہے جواسے سنجالے ہوئے ہے بلکہ اس میں مذکور لفظ''فی''یا تو''علی'' کے معنی میں ہے جیسا کہ بہت سے اہل علم اور اہل لغت کاخیال ہے ''فی'' بمعنی' علی' بہت سی جگہوں میں استعال ہوا ہے مثلاً قرآن کی ایک آیت ہے ﴿ولا صلب کم فی جذوع النحل ﴾ ''اور کھجور کے تنوں پر تمہیں سولی دے دول گا۔'' (طہ: اک) یانصوص میں آسان سے مراد جہت علوو بلندی ہے۔ان دونوں ہی تو جیہات کی بنیا دیر ہے آیت اللہ میں آسان کے اس کے خلوق پر بلند ہونے کے سلسلے میں نص ہے۔

رقیہ والی حدیث میں اللہ تعالیٰ کی ثناء اس کی ربوبیت والوہیت اوراس کے اساء کی تعظیم وتقدیں ،تمام مخلوقات براس کی بلندی اوراحکام شریعت وتقدیر ہے متعلق تمام امور کے ذریعے اس کاوسلہ وتقرب اختیار کرنے کا ذکر ہے۔ پھراس کی اس رحمت کو بطور وسلہ ذکر کیا گیا جو تمام اہل آسان کے لئے عام ہے، اس میں اس سے یہ درخواست کی گئی ہے کہ اپنی اس مخصوص رحمت کا پھے حصہ اہل زمین کو بھی عنایت کردے، پھر بڑے گنا ہوں سے مغفرت کا سوال کرکے اس کو وسلہ گنا ہوں سے مغفرت کا سوال کرکے اس کو وسلہ وسلہ تقرب بنایا گیا۔ پھر اس کے نیک بندوں کے لئے اس کی خاص ربوبیت کو وسلہ بنایا گیا ہے اور اس کے نیک بندے انبیاء کرام اور ان کے وہ تبعین ہیں جن کی علامت یہ بنایا گیا ہے اور اس کے نیک بندے انبیاء کرام اور ان کے وہ تبعین ہیں جن کی علامت یہ ہوگا ہی خاص سے کہ اس نے آئیں و بین و دنیا کی ظاہری و باطنی نعمتوں سے مالا مال کر رکھا ہے۔

میتمام چیزیں اللہ تعالی کے حصول تقرب کے دسائل ہیں انہیں بطور وسیلہ اختیار کرنے والوں کی دعا بھی رذہیں ہوتی ، یہی وجہ ہے کہ آپ نے ان دسائل کو اختیار کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ سے اس شفاکی دعا فرمائی جو کہ صرف اس کے لئے مختص ہے اس کی طرف سے ملنے والی بیشفاکسی بھی مرض کو دور کئے بغیر نہیں چھوڑتی ، نیز اس شفامیں غیر اللہ کا کوئی بھی دخل نہیں ہے۔

تو کیا ذات واشخاص اور تق وجاہ اور مرتبہ وغیرہ سے تقرب حاصل کرنے والے تجروں کے بچاری حضرات اس بات کو سمجھیں گے۔۔۔؟

ربی تیسری حدیث۔ ۔ تو بیاس جار بیہ کے ایمان کے متعلق آپ کی شہادت پر مشتمل ہے جس نے اس بات کا اعتراف کرلیا تھا کہ اللہ تعالی اپنی مخلوقات پر بلند ہے۔

اس سے بیدواضح ہور ہاہے کہ علو و بلندی کا وصف اللہ کا سب سے ظیم و بڑا وصف ہے اس کی دلیل بیہ ہے کہ یہاں حدیث جاربیہ میں اللہ تعالی کی اور تمام صفات کو چھوڑ کر صرف اسی ایک دلیل بیہ ہے کہ یہاں حدیث جاربیہ میں اللہ تعالی کی اور تمام صفات کو چھوڑ کر صرف اسی ایک وصف کے متعلق سوال ہے ۔ اس سے بیہ بات بھی معلوم ہور ہی ہے کہ ہرنا جے سے ایک وصف کے علوہ بلند ہونے پر ایمان رکھنا ایمان کے بڑے اصولوں میں سے ایک ہے، اگر کسی اس کے علوہ بلند ہونے پر ایمان رکھنا ایمان کے بڑے اصولوں میں سے ایک ہے، اگر کسی

نے انکار کر دیا تو گویاوہ ایمان سیجے سے محروم ہو گیا۔

تعجب توان صفات کی نفی کرنے والے احمق معطلہ پر ہوتا ہے، جوخود کو اللہ تعالیٰ کے بارے میں اس کے رسول سے بھی زیادہ جا نکار سمجھ بیٹے ہیں جس کے نتیج میں اللہ تعالیٰ کے متعلق لفظ ''این' ( کہاں ہے ) سے سوال کرنے کی بھی ممانعت کردی ، حالانکہ کئی مرتبہ بعینہ یہی لفظ خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے بھی استعمال کیا ہے۔ ایک مرتبہ کی سے اللہ کے متعلق سوال کرتے وقت ، جیسا کہ حدیث جاریہ میں مذکور ہے۔ اور دوسری مرتبہ اس شخص کے سوال کا جواب دیتے ہوئے جس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا مرتبہ اس شخص کے سوال کا جواب دیتے ہوئے جس نے آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے پوچھا میں ''این کان د بنا؟'' کہ ہمار ارب کہاں تھا''۔

رہی دوسری حدیث ''و العوش فوق المهاء'' تواس میں اللہ تعالیٰ کے عرش پر بلند ہونے کے متعلق ایمان رکھنے اور تمام موجودات کے متعلق اللہ تعالیٰ کے علم کے وسیع ہونے پر ایمان رکھنے کا ذکر ہے، پاک وبرتر ہے جو قریب ہوتے ہوئے بھی بلند اور بلند ہوتے ہوئے بھی قریب ہے۔

Philipping the tell and have the

والمراجع والم والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراجع والمراج

#### صفت معیت کابیان

وقولہ: "أفضل الایمان أن تعلم أن الله معک حیثما کنت "(حدیث حسن)
اس حدیث میں رہنمائی ہے گ گئ ہے کہ احسان اور مراقبے کا مقام ہی افضل
ایمان ہے، احسان کا مطلب ہے ہے کہ بندہ اس تصور کے ساتھ اپنے رب کی عبادت
کرے کہ گویا وہ اسے دیکھ رہا ہے، اس کے لم میں ہے بات بھی رہے کہ اللہ تعالی ہر عگہ اس
کے ساتھ ہے، چنا نچہ وہ جو بھی گفتگو کرتا ہے، مملاً جو بھی فعل انجام دیتا ہے، یا جس کام میں
بھی مشغول ہوتا ہے ہر حال میں اس کی نگرانی کرتے ہوئے اس کے ہر فعل سے واقف

قرآن میں ہے: ﴿ ومات کون فی شأن ومات لوا منه من قرآن ورات من من قرآن میں ہے: ﴿ ومات کون فیه ﴾ " تم چاہے جس حال میں بھی رہواور قرآن کا جو حصہ بھی تلاوت کرواور لوگوں تم چاہے جوکام بھی کروجب تم اس کی ابتدا کرتے ہوتو ہم تم سے باخبررہ ہے ہیں۔ " (سورہ لوئس ۱۱٪)

اس میں کوئی شک نہیں کہ بندہ جب تمام حالات میں اس معیت کے تصور کو متحضر رکھتا ہے تو وہ شرم محسوں کرتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اسے ایسے کام میں ملوث دیکھے جس سے اس نے اسے روکا ہو، یا کوئی ایسا عمل انجام نہدے جس کا اس نے اسے تم وہ بوئی وہ نانچہ یہ تصور کو مات سے بیخے اور طاعات کی طرف لیکنے میں کامل طور پر ظاہری وباطنی اعتبار سے معاون ثابت ہوتا ہے، بالخصوص بندہ جب نمازی حالت میں ہو، جو کہ بندہ اور اس کے معاون ثابت ہوتا ہے، بالخصوص بندہ جب نمازی حالت میں ہو، جو کہ بندہ اور اس کے مابین تعلق ومنا جات کا سب سے بڑا وسیلہ ہے۔ چنانچہ اس حالت میں بالکلیہ ایپ دل کواس طرف ماکل کر لیتا ہے اس کے سامنے اس کی عظمت وجلال کا تصور اس قدر گراہوتا ہے کہ اسے اپنی حرکات وسکنات پر بھی حدد رجہ کنٹرول ہوجا تا ہے بہاں تک کہ ایپ نامیں جانب تھوک کر بھی اسے زرب کی باد ئی نہیں ہونے دیتا۔ اپنی حرکات وسکنات پر بھی حدد رجہ کنٹرول ہوجا تا ہے بہاں تک کہ اسے دا کیں با کیں با کیں جانب تھوک کر بھی اسے زرب کی باد ئی نہیں ہونے دیتا۔

وقوله: "اذا قام أحدكم الى الصلاة فلايبصقن قبل وجهه و لا عن يمينه فان الله قبل وجهه، ولكن عن يساره أوتحت قدمه." (متفق عليه)

اس حدیث سے بیعلم ہوتاہے کہ بحالت نماز اللہ تعالیٰ مصلی کے سامنے ہوتاہے۔ ﷺ الاسلام' العقیدۃ الحمویۃ''میں لکھتے ہیں:

'' بیرحد بیث اپنے ظاہری معنی کے اعتبار سے سیجے ہے کہ اللہ تعالی اپنے عرش کے اوپر اور مصلی کے سامنے بھی ہے، بیدا یک ایسا وصف ہے جو مخلوق کے اندر بھی موجود ہے کوئی بھی انسان اگر آسمان وقمر سے مناجات کرے تو بیرآ سمان اور شس وقمر اس کے اور بھی ہیں اور سامنے بھی۔''

与以上上型 had 上記 ところ hay a part できれる

day grant and from the second of the state of the second o

## بعض اساء كابيان

وقوله صلى الله عليه وسلم: اللهم رب السماوات السبع والأرض ورب العرش العظيم، ربنا ورب كل شئ، فالق الحب والنوى. منزل التوراة والانجيل والقرآن. أعوذبك من شر نفسى ومن شركل دابة أنت آخذ بناصيتها. أنت الأول فليس قبلك شئ وأنت الآخر فليس بعدك شئ. وأنت الظاهر فليس فوقك شئ وأنت الباطن فليس دونك شئ. اقض عنى الدين، وأغنني من الفقر. " (رواه ملم)

اس حدیث میں رب العزت کے چاراساء ''الاً ول والآخر والظا هر والباطن''کا ذکر کیا گیا ہے۔ ان تمام کا تعلق اساء حنی سے ہے، نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کی تفسیر ان معانی سے بیان کی ہے جن میں کسی کے اعتراض کرنے کی تنجائش نہیں ہے کیونکہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے اساء اور ان کے معانی کے بارے میں سب سے زیادہ جانے والے تھے۔ لہذا آپ کے بتائے ہوئے معانی ومفہوم کوچھوڑ کر کسی اور کے بیان کردہ معانی اختیار نہیں کئے جاسکتے خواہ وہ کوئی بھی ہو۔

آپ سلی اللہ علیہ وسلم اس حدیث میں ہمیں یہ بھی سکھلارہے ہیں کہ ہم سوال کرنے سے قبل اپنے رب کی حمروثنا کس طرح بیان کریں، چنانچہ آپ نے سب سے پہلے اللہ تعالیٰ کی اس ربوبیت عامہ کے وسلے سے حمروثنا بیان کی جو ہرشی سے مرتبط ونسلک ہے پھراس کے بعداس کی اس خاص ربوبیت کے ذریعے جس کے فیل تو ریت، انجیل اور قر آن جیسی تینوں کتابوں کا نزول ہوا جواس کے بندوں تک ہدایت اور نور منتقل کرنے والی ہیں، پھر آپ نے اپنیشس کے شراور ہر نقصان دہ شی کے شرونقصان سے اللہ رب العزت کی بناہ طلب فر مائی، اور حدیث کے آخری تھے میں اللہ سے یہ سوال کیا کہ ان کے قرض کو اداکر دے اور فقر سے نجات دے۔

# الله تعالیٰ کی بندوں سے قربت

وقوله صلى الله عليه وسلم لما رفع الصحابة اصواتهم بالذكر: ايها الناس! أربعوا على أنفسكم فانكم لاتدعون أصما ولا غائبا انما تدعون سميعا بصيرا قريبا. ان الذي تدعونه أقرب الى أحدكم من عنق راحلته." (متفق عليه)

ال حدیث سے بندے سے اللہ کی قربت کا پہتہ چلتا ہے یعنی وہ اس قدر قریب ہے کہ آواز بلند کرنے کی ضرورت نہیں کیونکہ وہ تو راز کی باتوں اورسر گوشیوں کو بھی سن لیتا ہے اس حدیث میں مذکور قربت کا مطلب میہ ہے کہ احاط علم وسمع اور رویت کے اعتبار سے وہ قریب ہے اور اس کی میصفت اس کی صفت علو کے منافی نہیں ہے۔

Total March Care State of Contract of the Cont

المراحد فأروع في المناحد في الشيخ عبد في الن الما أنه الما

# رویت باری تعالیٰ

"انكم سترون ربكم كماترون القمر ليلة البدر. لاتضالون في روية وان استطعتم أن لاتغلبوا على صلاة قبل طلوع الشمس وصلاة قبل غروبها فافعلوا." (متفق عليه)

مینچے اور متواتر حدیث جنت کے اندر مونین کے تق میں دیدارالہی اوراس کے مبارک چہرے کی طرف دیکھ کرمخطوظ ہونے کی گواہی دے رہی ہے جس کی دلیل گذشتہ آیات بھی ہیں۔قرآن وسنت کے بیتمام نصوص دوامور کی وضاحت کررہے ہیں:

ا سسب سے پہلی چیز بیر کہ ان نصوص سے اللہ تعالیٰ کی اپنی مخلوقات پر بلندی کاعلم ہوتا ہے کیونکہ ان میں بیصراحت ہے کہ مونین اسے اپنے اوپر کی جانب دیکھیں گے۔

السندرویت میں فرکورعبارت "کسساترون القسمر لیلة البدر" میں رویت کی تشبیدرویت سے دی گئی ہے، مرئی کی مرئی سے تشبید مراز ہیں ہے مقصدیہ ہے کہ لوگ اپنار کو بالکل صاف اور واضح حالت میں دیکھیں گے جس طرح کامل ماہتاب کو بالکل صاف طور سے دیکھاجا تا ہے اس کی کامل حالت یہ ہے کہ وہ بدر یعنی چود ہویں کا چا ند ہوجس پر بدلی وغیرہ کا اثر نہ ہو، اس کے کامل حالت یہ ہے کہ وہ بدر یعنی چود ہویں کا چا ند ہوجس پر بدلی وغیرہ کا اثر نہ ہو، اس کے کامل حالت یہ ہے کہ وہ بدر یعنی جود ہویں کا چا ند ہوجس پر بدلی وغیرہ کا اثر نہ ہو، اس کے اس کے فوراً بعد کہا:" لا تنظامون فی روی ہے دو یہ سے شتق مان کر تیم کی تشدید کے ساتھ بھی مروی ہے اس صورت اس کامعنی ہوگا" تنز احم و تلاصق" یعنی تنجیک ہونا۔

تضامون کی تا کوضمہ اور فتحہ دونوں طرح پڑھاجا سکتا ہے کیونکہ اس کی اصل "تضامون" ہے تخفیفاً ایک تا حذف ہوگئ۔ اس کو' دضیم" سے شتق مان کرمیم کی تخفیف کے ساتھ بھی پڑھا گیا ہے۔اس صورت میں 'نظلم'' کامعنی مراد ہوگا۔یعن''اس کی رویت میں کوئی نقص یا کمی نہ ملے گی۔''

ال حدیث کے ذریعے آپ سلی اللہ علیہ وسلم کا خصوصی طور پر نماز فجر وعصر کی سرخیب ولا نااس بات کی طرف اشارہ ہے کہ جس نے باجماعت نمازوں میں ان دونوں پر خصوصی محافظت برتی تو وہ اس نعمت کامل سے سرفراز کیا جائے گا جس کے سامنے دیگر تمام نعمتیں ماند پڑجا کئیں گی، اس حدیث میں جن دونمازون کی تاکید کی گئی ہے ایک دوسری حدیث میں بھی انہیں دونوں کی تاکید موجود ہے فر مایا: ''تمہارے درمیان رات اور دن کے فرشتے ایک دوسرے کے بعد آتے جاتے رہتے ہیں اور شیح اور شام کی نمازوں میں رات اور دن کے دونوں فرشتے جمع ہوجاتے ہیں'۔ (متفق علیہ)

and the second of the second o

Land Haller Branch to Delay

الأراسانية المراكب الم

Topical Constitution Country in the Michael Property of

"Grant Gibbell's on alter "Affile

#### سنت رسول سے ثابت صفات ۔ اہل سنت کا موقف

"الى امشال هذه الاحاديث التى يخبر فيها رسول الله صلى الله عليه وسلم عن ربه بما يخبر به،فان الفرقة الناجية أهل السنة والجماعة يومنون بذلك كمايومنون بماأخبر الله به فى كتابه من غير تحريف ولا تعطيل وغير تكييف ولاتمثيل ،بل هم الوسط فى فرق الأمة كما أن الأمة هى الوسط فى الأمم".

مؤلف نے جن احادیث کا تذکرہ کیاہے یہ باب صفات میں واردشدہ احادیث کا مکمل استیعاب نہیں ہے یہی وجہ ہے کہ انہوں نے اس جانب اشارہ بھی کردیاہے کہ انہیں کے ہم معنی دوسری بہت ہی احادیث بھی آپ سلی اللہ علیہ وسلم سے مروی ہیں جنہیں آپ نے اللہ تعالیٰ کی طرف سے بتائی ہوئی چیزوں کے متعلق بیان فرمائی ہیں ،ان احادیث کا حکم بھی انہیں کی طرح ہے یعنی بیان کردہ احادیث کے علاوہ بھی جن احادیث میں اس کے اساءوصفات کا ذکر ہے ان پر بھی ایمان رکھنا واجب ہے۔ بھی جن احادیث میں اس کے اساءوصفات کا ذکر ہے ان پر بھی ایمان رکھنا واجب ہے۔ بھی جن احال موضوع کی طرف رجوع کرتے ہوئے انہوں نے اہل سنت بھر اپنے اصل موضوع کی طرف رجوع کرتے ہوئے انہوں نے اہل سنت والجماعت کے عقید ہے کو بیان کیا۔

سب سے پہلی بات انہوں نے بی بتائی کہ سنت صحیحہ میں واردشدہ تمام صفات پر بغیر اللہ سنت ایسے ہی ایمان رکھتے ہیں جس طرح اللہ کی کتاب میں واردشدہ صفات پر بغیر کسی تحریف و تعطیل کے اور بغیر تکدیف و تمثیل کے ایمان رکھتے ہیں۔ پھر اہل سنت والجماعت کے متعلق بی خبردی کہ ان کا طریقہ اس امت میں موجود گراہ اور بھٹے ہوئے فرقوں کے مابین ایک درمیانی اوراعتدال پندی پر بنی طریقہ ہے، جس طرح بیامت فرقوں کے مابین ایک درمیانی اوراعتدال پندی پر بنی طریقہ ہے، جس طرح بیامت بیاس کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:

الموسول کے خلک جعلن اکم اُمةً و سطاً لتکونو اشھداء علی الناس ویکون الرسول علیکم شھیداً پ ''اورای طرح ہم نے تہمیں ایک معتدل امت بنایا تا کہ تم

لوگوں کےسامنے گواہی دواوررسول تبہارے بارے میں گواہی دیں۔''(البقرۃ:۱۴۳) ''وسط'' کامعنی ہے معتدل اور میا ندروی پڑبنی سب سے بہتر ۔جیسا کہ حدیث میں صراحت ہے۔

اس امت کاعقیدہ ان امتوں کے درمیان جونقصان دہ غلو کی طرف مائل ہیں اور ان کے درمیان جومہلک تفریط کی طرف مائل ہیں، میانہ روی اوراعتدال ببندی پر بنی ہے، پیچلی امتوں میں ہے بعض نے تو مخلوق کی صفات میں غلوکرتے ہوئے ان کے لئے خالق کی صفات اوراس کے حقوق ثابت کر ہیٹے، جیسا کہ نصار کاعیسی مسیح علیہ السلام اوراپ کی صفات اوراس کے حقوق ثابت کر ہیٹے، جیسا کہ نصار کاعیسی مسیح علیہ السلام اوراپ خصاب میں منان میں غلو کے مرتکب ہوئے، اورانہیں امتوں میں سے پچھا بسے لوگ بھی تھے جنہوں نے انبیاء اوران کے تبعین کے ساتھ جفا اور غداری کی حتی کہ انہیں قبل کر دیا اوران کی جنہوں نے کہا انہوں نے کہا، انہوں نے کریا اور تکی علیہ السلام کو تھی کہا کہ سے کہوں کے کہا کہ انہوں نے کہا انہوں نے کریا اور تکی علیہ السلام کو تل کہا ہی عسی علیہ السلام کو تھی کی کوشش کی اوران پر بہتان تر اشی کی۔

ربی بیامت (بعنی امت محریه) توبیان تمام رسولوں پرایمان لائی جنہیں اللہ تعالی فی مبعوث کیا اور ان کی رسالت کو تسلیم کرتے ہوئے ان انبیاء کے اس بلند وبالا مرتبے کو بھی پہچانا جن کے ذریعے انہیں فضیلت بخشی۔

انہیں بچھلی امتوں میں بچھالیں امتیں بھی تھیں جواپئے لئے ہر خبیث اور طیب چیز کوحلال کر بیٹھے، بچھتو غلواور حدسے تجاوز کرتے ہوئے طیبات کو بھی حرام گھہرالیا۔

رہی بیامت (امت محمدیہ) تواللہ نے اس کے لئے طیبات کو حلال اور خبائث کو حرام فرمادیا ہے، اس کے علاوہ بھی بہت سے ایسے امور ہیں جن میں اللہ نے توسط کا حکم دے کراس امت پراحسان وکرم فرمایا ہے۔

اسی طرح اہل سنت والجماعت اس امت کے ان بدعتی فرقوں کے درمیان جو صراط متنقیم سے بھٹک چکے ہیں اعتدال بیندی اور میا ندروی کے نظریے پر قائم ہیں۔

# صفات کے باب میں اہل سنت کامتفق علیہ عقیرہ "فہم وسط فی باب صفات الله سبحانه و تعالیٰ بین أهل التعطیل

"فهم وسط في باب صفات الله سبحانه وتعالى بين أهل التعطيل الجهمية وأهل التمثيل المشبه."

یعنی صفات کے باب میں اہل سنت والجماعت کا عقیدہ ان حضرات کے مابین اعتدال پسندی پر بین ہے جو صفات کا انکار کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ کی بلند و بالا ذات کو تمام صفات سے عاری اور معطل قرار دیتے ہیں ، اور صفات کے اثبات کے سلسلے میں وار دشدہ آیات واحادیث کے صحیح و ثابت معنول میں تحریف کر کے اپنے اعتقاد کے موافق ایسے معانی مراد لیتے ہیں جو نہ تو کسی صحیح دلیل سے ثابت ہیں اور نہ ہی عقل صریح سے مثلاً ان کا یہ خیال کہ اللہ کی رحمت سے مرادیہ ہے کہ وہ اپنے بندوں کے ساتھ احسان کرنے کا ادادہ رکھتا ہے ، ''یہ داللہ ''یعنی اللہ کے ہاتھ سے مراداس کی قدرت ، اللہ کے عین لیعنی کا ادادہ رکھتا ہے ، ''یہ داللہ ''یعنی اللہ کے ہاتھ سے مراداس کی قدرت ، اللہ کے عین لیعنی مستوی ہونے سے مرادیہ ہے کہ وہ حفاظت ورعایت کرتا ہے ، نیز اس کے عرش پر مستوی ہونے سے مراد ہے اس کا غالب و قابض ہونا ۔ اس کے علاوہ قطیل کی اور بھی بہت سی صورتیں ہیں جن کے جال میں یہ لوگ اپنے رب کے تعلق اپنے اس سوء ظن اور وہم کے سبب پھنس گئے ہیں کہ اللہ کے ساتھ ان صفات کو قائم ماننا صرف اور صرف اس کیفیت ہے۔ گویا کیفیت ہے۔ گویا دونوں میں مشا بہت لازم آتی ہے ۔ کہنے والے نے کیا ہی بہتر کہا ہے ۔ گویا دونوں میں مشا بہت لازم آتی ہے ۔ کہنے والے نے کیا ہی بہتر کہا ہے ۔

وقصاری أمر من أول أن ظنوا ظنونا فیقولون علی الرحمن مالا يعملونا الله الله الله الله علی الرحمن مالا يعملونا الله تاويل کی کوششول کا ماحصل ظنون وخيالات كے سوا کچھين ، وه رحمٰن كے سلسلے ميں وہ بات كہتے ہيں جن كا أنہيں علم نہيں۔

اہل تعطیل لیحنی اللہ تعالیٰ کی ذات کوصفات سے معطل وعاری قر اردینے والوں

کو'جہم بن صفوان التر مذی' کی طرف منسوب کر کے' جہمیہ' کہاجا تا ہے جو کہاس فتنہ وگراہی کا سرغنہ ہے ، پھراس لفظ کے مفہوم میں قدرے وسعت دے کراس کا استعمال ہر اس شخص پر ہونے لگا جو اساء وصفات کے سلسلے میں نفی وا نکار کا مرتکب ہوا ہو۔ اس میں ' فلاسف' ' ' ' معتزلہ' ' ' ' اشعریہ' ، قرامط' اور' باطنیہ' جیسے تمام فرق داخل ہیں جوصفات کی نفی کرتے ہیں۔

اہل سنت والجماعت کاعقیدہ منکرین صفات 'جہمیہ' اوران اہل تمثیل 'مشبہہ' کے ماہین اعتدال پسندی پرمنی ہے جنہوں نے اللہ تعالیٰ کواس کی مخلوق کے مشابہ اوراسے اس کے بندوں کے مماثل قرار دیا ہے، اللہ تعالیٰ نے ان دونوں گراہ فرقوں کے نقطہ نظر کی تردیدان الفاظ میں کی ہے: ﴿ نیس کمشلہ شی یعنی اس کے شل کوئی شی نہیں ہے، آیت کا بیکڑا مشبہہ کے موقف کی تردید کررہا ہے، جب کہ ﴿ و هو المسمیع المصیر ﴾ 'دیعنی وہ خوب سننے اور دیکھنے والا ہے' ۔ سے معطلہ کے مذہب کی تردید ہوتی ہے۔ اہل حق اللہ کی صفات کو بلا تمثیل ثابت کرتے ہیں اوران صفات کو مخلوق کی مشابہت سے بلا تعطیل منزہ اور پاک قرار دیتے ہیں ۔ الغرض انہوں نے ''معطلہ'' اور مشابہت سے بلا تعطیل منزہ اور پاک قرار دیتے ہیں ۔ الغرض انہوں نے ''معطلہ'' اور کردیا ہے۔ اوران کی تعطیل و تثبیہ والے نظر بے کو ردکر دیا جس میں پڑکر وہ لوگ خطا کردیا ہے۔ اوران کی تعطیل و تثبیہ والے نظر بے کو ردکر دیا جس میں پڑکر وہ لوگ خطا و قططی کے مرتک ہوئے تھے۔

# بندول كى جانب سيصادر مونے والے افعال ميچے موقف

"وهم وسط في باب افعال الله بين الجبرية والقدرية وغيرهم."

علامه محمد بن عبدالعزيز بن مانع اس عبارت يراين تعكيق مين فرماتي مين: ''واضح رہے کہ بندوں کے افعال کے سلسلے میں لوگوں کو اختلاف ہے کہ آیا ہی الله كي قُدَّرت واختيار مين بين يأنبين؟ جهم أوراس كِتْبعين جن كاشار' فرقه جبريه' مين ہوتا ہے، کہتے ہیں کہ افعال عباد صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت واختیار میں ہیں بندہ ان کا خالق نہیں ہے، یہی خیال اشعری اوران کے متبعین کاہے کہ تقدیر میں صرف اور صرف اللہ تعالیٰ کی قدرت واختیار کابی وخل ہے بندے کااس میں کوئی اختیار نہیں، جمہور معتزلہ جنہیں قدریہ کہاجا تاہے یعنی تقزیر کے منکرین فرماتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ بندوں کے اختیار ير بعينة قادر نہيں ہے البتدان كے مابين اس بات يراختلاف چلاآ رہاہے كه كياده بندول کے قدرت واختیار کے مثل پر قادر ہے یانہیں؟ چنانچہ ابوعلی وابوھاشم جیسے بھریوں نے اس کو ثابت تسلیم کیا ہے جب کہ تعبی اوران کے متبعین اہل بغداد نے اس کا اٹکار کیا ہے۔ اہل حق کا خیال اوران کا منبح فکریہ ہے کہ بندے اینے انجام دیتے ہوئے افعال کے سبب ہی فزماں برداراور نافر مان بنتے ہیں اور پیافعال اللہ تعالی کے تخلیق کردہ ہیں،اللدرب العزت اپنی جملہ مخلوقات کی تخلیق میں تنہا ومنفرد ہے اس کے سواکوئی ان کا خالق ہی نہیں ہے، جربیانے تو اثبات تقدیر میں غلوسے کام لیتے ہوئے بندوں سے کسی بھی قتم کے اختیار وفعل کی بالکلیہ ہی نفی کردی جب کہ تقدیر کے منکر معتز لی حضرات نے اللہ کے ساتھ بندوں کو بھی خالق تشکیم کرلیا، جس کے سبب بیلوگ اس امت کے مجوس ثابت موع، .... جب كماللد تعالى في موتين لعني الل سنت والجماعت كواين طرف سے ہدایت بخشی، اللہ جے چاہتا ہے اسے ہی سید ھے راستے کی ہدایت دیتا ہے، ان کا

خیال بیہ ہے کہ بندے اپنے افعال کو انجام دینے والے اور اللہ تعالیٰ انہیں اور ان کے افعال کی تخلیق کرنے والا ہے، جبیبا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: ﴿ وَ الله حسل قَلْ کَارِ الله حسل قَلْ کَارِ شَادِ ہِوں الله خسل قَلْ کہ اللہ نے تم سب کو پیدا کیا ہے اور اسے بھی جوتم عمل کرتے ہو۔'' وما تعملون ﴾'' اللہ نے تم سب کو پیدا کیا ہے اور اسے بھی جوتم عمل کرتے ہو۔'' والصافات: ۹۲)

یے عبارت ہم نے من وعن نقل کردی کیونکہ نقد براور بندوں کے افعال کے سلسلے میں متکلمین کے مذاہب اوران کے نقطہ نظر کی بہت ہی عمدہ تلخیص ہے۔

STATE SONGE SONGE SEE LA

#### הלופתיו

"وفى باب وعيدالله بين المرجئة والوعيدية من القدرية وغيرهم".

اس میں کوئی شک نہیں کہ اس مفہوم کی بنیاد پر ارجاء کفر ہے جس کا اقر ارکر نے والا خارج عن الملة ہے کیونکہ ایمان میں دل سے تقد بق کرنے کے ساتھ ساتھ زبان سے اقر اراور جملہ ارکان اسلام پڑل کرنا بھی داخل ہے، اس میں سے کچھ بھی اگر چھوٹ گیا تو آدمی مؤمن نہیں ہوگا۔

ابر ہاوہ''ارجاء' جسے کوفہ کے بعض ائمہ امام ابوحنیفہ رحمۃ اللہ علیہ اوران کے علاوہ دوسرے ائمہ کرام کی طرف منسوب کیاجا تا ہے۔ مثال کے طور پران کا یہ خیال کہ اعمال ایمان میں داخل اوراس کا جزنہیں ہیں لیکن اس کے باوجود بھی یہ لوگ اہل سنت کے اس مسلک کے موافق ہیں کہ اللہ مرتکب کہائر میں سے جسے جا ہے گا جہنم میں ڈال کر سزادے گا اور پھر شفاعت یا کسی دوسرے ذریعہ سے انہیں جہنم سے زکال دے گا ، اوراس خیال میں بھی وہ اہل سنت کے موافق ہیں کہ ایمان کے لئے زبان سے اقر ارکر نا بھی خیال میں بھی وہ اہل سنت کے موافق ہیں کہ ایمان کے لئے زبان سے اقر ارکر نا بھی

ضروری ہے، اوراس موقف میں بھی ان سے متفق ہیں کہ فرض اعمال واجب ہیں انہیں ترک کرنے والا مذمت وعماب کامستحق ہے، توار جاء کی میسم کفرنہیں ہے، اگر چہ کہ ایمان سے عمل کو خارج مانے کاان کا موقف باطل اور بدعت ہے۔

وعید بیان حضرات کوکہاجا تاہے جواس بات کے قائل ہیں کہ جس طرح اللہ تعالیٰ پریہ واجب ہے کہ فرماں برداروں کو تواب واجر دے اس طرح اس پر عقلاً میر بھی واجب ہے کہ عاصی و گنہگار کوعذاب سے دوچار کرے۔

چنانچ بوقض گناہ کیرہ کا ارتکاب کرتے ہوئے بغیر تو بہ کئے مرجائے تو ان کے خیال کے ہموجب اللہ کے لئے یہ جائز ودرست نہیں کہ اسے معاف کرے، ان کا یہ مہرب وموقف باطل اور کتاب وسنت سے متصادم ہے، اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ ان الله لا یعفو أن یشرک به ویعفو مادون ذلک لمن یشاء ﴾ ''اللہ تعالی اس بات کومعاف نہیں کرتا کہ اس کے ساتھ شریک بنایا جائے اور اس کے علاوہ گنا ہوں کوجس کے لئے چاہتا ہے معاف کردیتا ہے۔' (النساء: ۴۸)) اور احادیث میں بھی موحد کنے گاہ اور ان کے جنت میں داخل ہونے کا ذکر ملتا ہے۔

اہل سنت والجماعت کا مسلک وعید وسز اکا انکار کرنے والے مرجمہ اوراسے واجب قراردینے والے مرجمہ اوراسے واجب قراردینے والے قدریہ کے مابین میا نہ روی اوراعتدال پسندی پر بینی ہے۔ان کے مذہب کے مطابق جوشن کمیرہ کا ارتکاب کر کے مرجائے تو اس کا معاملہ اللہ کے حوالے ہے اگروہ چاہت قرفت کرے اور چاہتے قدمعاف کردے، جیسا کہ گذشتہ آیات ولالت کردہی ہیں۔اوراگر اس کا مواخذہ بھی ہوا تو وہ کفار کی طرح مخلد فی النار نہ ہوگا بلکہ جہنم سے نکال کراسے جنت میں داخل کیا جائے گا۔

### اساءوا يمان ودين

"وفي باب اسماء الايمان والدين بين الحرورية والمعتزلة وبين المرجئة والجهمية."

اساء واحکام کا مسئلہ وہ پہلامسئلہ ہے جس کولیکر اسلام میں مخالف گروپوں کے ماہین سب سے پہلے نزاع پیدا ہوا اوراس نزاع میں ان جنگی وسیاسی واقعات کا جو کہ اس وقت علی ومعاویہ رضی اللہ عنہما کے ماہین رونما ہوئے اور اس مشکش کے نتیج میں خوارج، روائض اور قدر ریہ جیسے پیدا شدہ مختلف فرقوں کا بھی بہت بڑا دخل تھا۔

یہاں اساء سے مراددین میں پیداشدہ مختلف فرقوں مثلاً مسلم ،مومن ، کا فرفاس وغیرہ کے اساء میں اوراحکام سے مراد ہے دنیاوآ خرت میں ان تمام فرقوں کی طرف منسوب ہونے والوں کے احکام۔

خوارج جوحروریہ بھی کہلاتے ہیں اور معتزلی حضرات اس موقف کی طرف گئے
ہیں کہ ایمان کا لفظ صرف اس کے حق میں درست ہے جو دل سے تقدیق کرے، زبان
سے اقرار کرے اور تمام واجبات کی بجا آوری کرے اور تمام کبائر سے اجتناب کرے،
چنانچہان دونوں فرقوں کا شفق علیہ مسئلہ ہے کہ مرتکب کبائر کوموں نہیں کہا جائے گا، کین
اختلاف اس مسئلے میں ہے کہ آیا انہیں کا فر کہا جائے یانہ کہا جائے ؟ خوارج تو انہیں کا فر
سٹلیم کرتے ہوئے اس کی جان و مال کو حلال قرار دیتے ہیں، اس لئے انہوں نے علی اور معاویہ اور ان کے اصحاب کو کا فرقر ار دیا، اور ان کی نسبت سے وہ تمام چیزیں حلال سمجھیں جو آیک کا فر کے بنسبت حلال تجی جاتی ہیں۔

رہم معتز لی حضرات تو انہوں نے بیر کہا کہ مرتکب کبیرہ ایمان سے تو خارج ہے لیکن کفر میں داخل نہیں ہوتا ، بلکہ وہ کفر وایمان کے در میان ایک تنیسری حالت میں ہوتا ہے ان کا میاصول ان اہم اصولوں میں سے ایک ہے جن پر غد ہب اعتزال قائم ہے۔

دونوں فریق اس بات پر بھی متفق ہیں کہ جو شخص بحالت کبیرہ مرجائے اور تو بہ نہ کر ہے تو وہ مخلد فی النار ہوگا، چنانچہان کا اتفاق ان دوامور میں ہے۔ اسسم مکب کبیرہ سے ایمان کی نفی۔

٢ ..... كفار كے بمراہ اس كامخلد في النار بونا۔

البتہ دوجگہوں میں ان کے ماہین اختلاف ہے۔ پہلااختلاف ہیہ ہے کہ کیا مرتکب کبائر کو کافرنشلیم کیا جائے؟ اور دوسرا اختلاف میہ ہے کہ کیا مرتکب کبائر کے جان ومال کوحلال قرار دیا جائے؟ اس دوسرے اختلاف کا تعلق دنیوی تھم سے ہے۔

رہے مرجمہ توان کے موقف کی وضاحت گزرچکی ہے کہ ان کے نزویک معصیت کے سبب ایمان میں کوئی نقص نہیں آتا چنا نچدان کے نزدیک مرتکب کبائر مومن کامل ہے اور جہنم میں دخول کامستی نہیں ہے۔

اہل سنت والجماعت کا مذہب ان دونوں فرقوں کے مذاہب کے ماہین میانہ روی اوراعتدال بیندی پر بینی ہے۔ ان کے نزدیک مرتکب کہار کرمومن قربے لیکن کامل نہیں بلکہ ناقص ایمان ہے، ارتکاب معصیت کے بقدراس کے ایمان میں نقص ہے چنا نچہ خوارج اور معتزلہ کی طرح یہ لوگ مرتکب کمیرہ سے ایمان کی بالکلیہ نفی نہیں کرتے، اور مرجہ جمیہ کی طرح اسے مومن کامل بھی نہیں مانتے ،ان کے مذہب کے مطابق آخرت میں ان کاحکم ہے کہ ممکن ہے اللہ تعالی اول مرحلہ ہی میں اسے معاف کرکے جنت میں داخل کردے، یااس کی معصیت وگناہ کے بقدرعذاب دے پھراسے جہنم سے نکال کرجنت میں داخل کرے، اس کی معصیت وگناہ کے بقدرعذاب دے پھراسے جہنم سے نکال کرجنت میں داخل کرے، اس کی معصیت وگناہ کے بقدرعذاب دے پھراسے جہنم سے نکال کرجنت میں داخل کرے، اس کی معصیت وگناہ کے بایدن میانہ روی اوراعتدال کے بیندی پر بنی ہے جواس کے غلود فی النار ہونے کے قائل ہیں اور جواس بات کے قائل ہیں کہ گناہ کے ارتکاب کے باوجود بھی وہ کسی مز اکا ستحق نہیں ہے۔

# صحابه کرام کے متعلق اہل سنت ودیگر فرق کے عقائد

"وفى اصحاب رسول الله صلى الله عليه وسلم بين الرافضة والخوارج"

یہ بات معروف ومشہور ہے کہ روافض صحابۂ کرام کو برا بھلا اوران پرلعنت وملامت کرتے ہیں، بسا اوقات جملہ اصحاب کرام یا ان میں سے بعض کو کا فرقر اردیتے ہیں، اس فرقے کے بہت سے غلو پسند حضرات صحابۂ کرام کو برا بھلا کہنے کے ساتھ ساتھ علی اوران کی اولا دکی شان میں غلوسے کام لیتے ہیں، یہاں تک کہ علی واولا دعلی رضوان الله علیم اجمعین میں الوہیت کا بھی اعتقا در کھتے ہیں، یہلوگ عبداللہ بن سباکی قیادت میں علی گئی زندگی ہی میں ظاہر ہو چکے تھے۔

عبدالله بن سباایک یہودی شخص تھاجس نے ظاہراً مسلمان ہوکراسلام اوراہل اسلام کے خلاف سازش رچنا چاہی ، جبیما کہ اس سے پہلے یہودی نصاری کے خلاف بھی سازش کر چکے ہیں اوران کے مذہب میں بگاڑ پیدا کردیا ہے۔ علی رضی اللہ عنہ نے روافض کے فتنے کے انسداد کے لئے انہیں آگ میں بھی جلایا جبیما کہ ان سے انکا ایک قول منقول ہے:

لمارأیت الأمر أمراً منكراً أجبت نارى و دعوت قنبراً المارأیت الأمر أمراً منكراً المارأیت الأمر أمراً معامله كوانتها في ناپندیده دیکھا تو میں نے آگ دہكا في اور

میں کنیز (غلام) کوآواز دی۔

رہے خوارج توبہ لوگ ان روافض کے مخالف ہیں چنانچہ انہوں نے علیٰ ، معاویہؓ ، اوران کے ساتھ دوسرے صحابہ کرام کو کا فرقر ار دیا ، اوران کے ساتھ قبال کیا اوران کے جان و مال کوحلال سمجھا۔

رہے اہل سنت نور پاوگ ان دونوں فرقوں کی غلو پیندی اوران کی تقصیر کے مابین

میانہ روی اوراعتدال کے موقف پر قائم رہے۔ اوراللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے نبی کے اصحاب کے فضل کا اعتراف کرنے کی توفیق بخشی، صحابہ کرام اس امت میں سب سے کامل ایمان والے نیزعلم وحکمت کے اعتبار سے بھی سب سے آگے ہیں، انہوں نے ان کی شان میں نہ تو غلوسے کام لیا اور نہ ہی انہیں معصوم سمجھا بلکہ انہوں نے انہیں ان کاحق دیا، اسلام کی نفرت و مدد اور جہاد میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ ان کی مسابقت و پہل کی وجہ سے ان کے ساتھ اپنی محبت کا اظہار کیا۔

IN I South Die Tolk while son is

# الله تعالیٰ کے لئے استواعلی العرش پرایمان

اس فصل میں مؤلف نے اللہ تعالیٰ کے بلنداور جملہ مخلوقات سے الگہ ہوکراس کے عرش پر مستوی ہونے کی صراحت فرمائی ہے، جیسا کہ قرآن میں اللہ تعالیٰ نے اس کے متعلق خبر دی ہے، نیز اس سلسلے میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی تواتر کے ساتھ حدیث مردی ہے، اور اس پر اس امت کے ان سلف وصالحین کا اجماع بھی ہے جو کہ ایمان وعلم میں سب سے کامل ترین لوگ تھے، یہاں اس صراحت مزید کا مقصد اس سلسلے میں گذری گذشتہ باتوں کو مؤکد کرنے کے ساتھ شدت کے ساتھ منکرین استواء، جمیہ، معز لہ اور ان کے تبعین اشاعرہ کی کئیر کرنا ہے۔

پھرمؤلف ؓ نے اس بات کی وضاحت فرمائی کہ اللہ تعالیٰ کاعرش پرمستوی ہونا علاق کے ساتھ اس کی معیت وقربت کے منافی نہیں ہے، کیونکہ اس معیت کامعنی اختلاط اور شی مجاورت نہیں ، اسے ثابت کرنے کے لئے انہوں نے چاند کی مثال دی جو کہ آسان میں بلند ہونے کے باوجود بھی مسافر وں اور دوسرے افراد کے ساتھ بھی ہوتا ہے، خواہ وہ لوگ کہیں بھی رہیں سب کوروشنی دیتا ہے، جب چاند کی نسبت ایسا ممکن ہے جو کہ اللہ تعالیٰ کی سب سے چھوٹی مخلوق ہے تو اس ذات کی نسبت ایسا کیونکر ممکن نہیں ہوسکتا جو کہ بہت ہی باریک بین اور خبیر ہے جو اپ غلم اور اپنی وسعت کے لحاظ سے اپنے بندوں کا احاظہ کئے ہوئے ہے، جو کہ شہید بھی ہے لینی سب سے باخبر اور سب کی آواز کو سننے والا اور سب کی خوری کا منات ، آسان وزیین سب کا سب اس کے سامنے ہے ہمارے ہاتھ میں فرش تک پوری کا نئات ، آسان وزیین سب کا سب اس کے سامنے ہے ہمارے ہاتھ میں موجود بالکل چھوٹی سی ایک گولی کی طرح! جس کی آئی بڑی شان ہوکیا اس بستی کے لئے موجود بالکل چھوٹی سی ایک گولی کی طرح! جس کی آئی بڑی شان ہوکیا اس بستی کے لئے موجود بالکل چھوٹی سی ایک گولی کی طرح! جس کی آئی بڑی شان ہوکیا اس بستی کے لئے موجود بالکل چھوٹی سی ایک گولی کی طرح! جس کی آئی بڑی شان ہوکیا اس بستی کے لئے میں موجود بالکل چھوٹی سی ایک گولی کی طرح! جس کی آئی بڑی شان ہوکیا اس بستی کے لئے موجود بالکل چھوٹی سی ایک گولی کی طرح! جس کی آئی بڑی شان ہوکیا اس بستی کے باوجود بھی ان

کے ساتھ ہے؟ کیوں نہیں۔ اس بلندی اور اس کی معیت پر بھی ایمان رکھنا واجب ہے اور اس بات کا اعتقاد رکھنا بھی واجب اور ضروری ہے کہ بیسب کا سب صدافت پر بٹنی اور سیج ہے، ایمانہیں ہونا چاہئے کہ اس سلسلے میں کسی غلط نہی میں پڑا جائے یا اسے کسی فاسر معنی پر مجمول کیا جائے۔ مثال کے طور پر اللہ کے قول ﴿وهو معیک ہُ' وہ تہمارے ساتھ ہے' سے یہ سمجھا جانے گئے کہ یہاں معیت سے مرادامتزاج واختلاط کی معیت ہے جیسا کہ طولیہ فرقہ کا دعوی ہے یا اللہ تعالی کے قول ﴿فی السسماء ﴾ سے یہ سمجھ لیا جائے کہ آسمان اللہ تعالی کا ظرف ہے جواسے اٹھائے وسنجالے ہوئے اور اس کو گھرے ہوئے ہے۔ اور میں جواب کہ اس کی کرس آسمان وزمین دونوں پر محیط ہے اور وسیع ہے۔ اور وہ ہے جواب خام سے آسمان کو گرنے سے دو کے ہوئے ہے، یہ اور وسیع ہے۔ اور وہ ہی ہوئے ہے، کہ اس کی کرس آسمان اور دنیا کے لوگوں پر کے مالے کی وہ میں کہ سے آسمان کو گرنے سے دو کے ہوئے ہے، کہ اس کی حوالے کا وہ می نہیں پہو نج سکتا، اور دنیا کے لوگوں کی عقلیں بھی اس کا ادر اکنہیں کرستیں۔

المالية والمراجع والم

# معیت الہی اس کے علو کے غیر منافی ہے

الله تعالی نے خود کوجن صفات سے متصف فر مایا ہے ان پر ایمان لا نا واجب ہے۔ ان صفات میں سے '' قریب'' اور''مجیب'' بھی ہے۔

چنانچ اللہ تعالی اس شخص سے قریب ہے جواس سے مناجات ودعا کرتا ہے، اوراس شخص کی دعا وں کوشرف قبولیت اوراس شخص کی دعا وں کوشرف قبولیت سے نواز تا ہے۔ وہ قریب ہے اس کی قربت احاطہ اور علم کی بنیاد پر ہے۔ جبیبا کہ قرآن میں ہے:

﴿ولقد حلقنا الانسان ونعلم ماتوسوس به نفسه ونحن اقرب السه من حبل الوريد﴾ "اوربم نے انسان کو پيدا کيا ہے اور ہم خوب جانتے ہيں که اس كول ميں كسے خيالات گزرتے ہيں، اور ہم شدرگ سے بھی زيادہ اس سے قريب ہيں"۔ (ق:١٦)

اس سے یہ بات واضح ہوگئی کہ کتاب وسنت میں مذکوراس کی قربت ومعیت اوراس کےعلووفو قیت کے مابین کسی قتم کا کوئی تضاد وقصادم نہیں ہے۔ بیسب صفات اس کی ذات کے مناسب اوراس کے لائق ہیں ،اس کی کسی بھی صفت میں کوئی اس کا ہم مثل نہیں ہے۔

قرآن مجید کے متعلق اہل سنت اور دیگر فرق کے مواقف مصنف یے قرآن کے کلام الہی ہونے پر ایمان رکھنے کو ایمان باللہ میں واخل سلیم کیاہے۔ کیونکہ کلام اس کی صفت ہے چنانچہ اللہ پر ایمان اس کی صفت پر ایمان لائے بغیر مکمل نہیں ہوسکتا۔ کلام متعلم کی صفت ہوتا ہے اور اللہ تعالی اس صفت سے متصف ہے کیونکہ وہ جب چاہتا ہے اور جیسا جاہتا ہے کلام کرتا ہے، اور وہ اس معنی میں ہمیشہ سے متكلم رباب اور بميشه متكلم رب كالجهى كداس كاكلام نوع قديم ب اگرچه كداس كاكلام انفرادی حیثیت سے یکے بعددیگرےاس کی حکمت کےمطابق وجود میں آتارہاہے۔ پچھے صفحات میں ہم یہ بیان کر چکے ہیں کہ "کلام اللہ" میں اللہ کی طرف کلام کی اضافت اضافت صفت الی موصوف کے تبیل سے ہے، معلوم ہوا کہ قرآن اللہ تعالیٰ کی صفت ہے اس نے اس کے الفاظ ومعانی کے ساتھ اپنی ذاتی آواز میں حقیقی طور پر کلام کیاہے، جو تحض اس بات کا دعویدار ہے کہ قرآن مخلوق ہے جبیبا کہ معتزلی حضرات ایسا دعوی کرتے ہیں تو اللہ تعالی پر بیایک بہت برابہتان ہے اوراس کے کلام کواس کا وصف حقیقی شلیم کرنے سے انکار ہے اور قرآن کومخلوق کی صفت تسلیم کرنے کے مترادف ہے، نیز لغت کی طرف منسوب کردہ ایک بے بنیاد بات ہے کیونکہ لغت میں کہیں بھی ایسااصول نہیں کہ جس کی رعایت سے متعلم کوخالق کلام کے معنی میں تسلیم کیا جا سکے۔ اورجن حضرات كاخيال ميب كه مارے درميان موجود "قرآن مجيد" كلام الله كى حكايت بي جبيها كه "كلابية" كہتے ہيں، يا جواس خيال كے حامل ہيں كه " قرآن" اللی کلام کی تعبیر ہے جیسا کہ اشعری کہتے ہیں توان کا خیال معتزلہ کے نصف خیال سے مطابقت رکھتا ہے وہ اس طرح کہ انہوں نے الفاظ اور اس کے معانی کے درمیان تفریق كرتے ہوئے الفاظ كومخلوق اوران كے معانى كوصفت قديم سے عبارت تسليم كيا ہے۔

جیسا کہ نصاری نے اپنے اس قول میں کیا ہے کہ 'لاھوت' جو کہ کلمہ ہے' ناسوت' یعنی جسم عیسیٰ میں داخل ہوگیا ۔۔۔۔۔ چنانچوانہوں نے جب بیکہا کہ معانی جو کہ قدیم صفت ہیں ان الفاظ میں حلول کر گئے جو کہ مخلوق لیعنی پیدا شدہ ہیں، تو اس صورت میں انہوں نے الفاظ کو' ناسوت' کے درجے میں رکھ دیا۔

قرآن میں جیسے بھی تصرف کیاجائے وہ اللہ کا کلام ہی رہے گاخواہ اسے مصاحف میں کھیں یا اپنی زبان سے اس کی تلاوت کریں تو بھی وہ کلام اللہ ہونے سے خارج نہ ہوگا۔ کیونکہ کلام کی نسبت ، جیسا کہ مصنف نے بیان کیا، اس کی جانب کی جاتی ہے جس نے اسے پہلی مرتبہ کہا ہو، اس شخص کی طرف اسے منسوبنہیں کیاجا تا جس نے صرف نقل کر کے پہونچا دیا ہو۔

سلف کے قول "منه بدأو الیه یعود" کے تعلق سے یہ بات عرض ہے کہاس کا پہلا جزو "بسداً" سے شتق ہے جس کا مطلب یہ ہے کہ ابتداءً اللہ ہی نے اس کے ذریعے کلام کیا کسی اور کی جانب سے اس کی ابتدائیں ہوئی ہے۔ یہ لفظ"بسدو "سے بھی شتق مانا جاسکتا ہے جس کا معنی ہے ظاہر ہونا، مطلب یہ ہوگا کہ وہی ہے جس نے اس کے ذریعے کلام کیا اور جس کی جانب سے نہیں ۔ اور کلام کیا اور جس کی جانب سے نہیں ۔ اور "والیه یعود" کا مطلب یہ ہے کہ یہاس کا وصف ہونے کے سبب دوبارہ اس کی طرف اوٹ جائے گا کیونکہ اس کا وصف اس کی ذات کے ساتھ قائم ہے۔ اس کا ایک مفہوم یہ بھی بیان کیا جاتا ہے کہ آخری ذمانے میں جب قرآن مصاحف اور سینوں سے اٹھ الیا جائے گا تو اس کی طرف واپس لوٹ جائے گا تو اس کی طرف واپس لوٹ جائے گا تو اس کی طرف واپس لوٹ جائے گا۔ جیسا کہ علامات قیامت کے باب میں بیان کیا جاتا ہے۔

ابربی بیدبات کر آن کے کلام اللہ ہونے پرایمان رکھنا ایمان بالکتب میں داخل ہے توان پر ایسان بیک بندہ اس بات پر ایمان رکھنا ضروری اور واجب ہے جس میں ایک بندہ اس بات پر ایمان رکھے کہ اللہ تعالی نے ان کتابوں کے الفاظ اور ان کے معانی کے ذریعے کلام کیا ہے اور مکمل اس کا کلام ہے کی اور کا نہیں ۔ وہی اللہ ہے جس نے توریت کے ذریعے برنبان عبر انی اور آن کے ذریعے واضح عمر بی زبان میں کلام کیا ہے۔

#### رؤيت عامه

اس کے بعد مؤلف نے دیدارالہی کے تعلق سے گفتگو کی ہے اوراس تعلق سے گفتگو کی ہے اوراس تعلق سے گفتگو پچھلے صفحات میں گزرچکی ہے جس میں بتایا گیا ہے کہ مونین جنت میں اپنے رب کا دیدار کریں گے، جبیہا کہ اس پر بہت ساری آیات واحادیث وال ہیں، یہاں دوبارہ اس گفتگو کو دہرانے کی چنداں ضرورت نہیں ہے، البتہ یہاں ایک بات ذکر کردینا ضروری ہے کہ مصنف کے اس قول: "یہ و نہ سبحانہ و ھم فی عرصات القیامة" سے یہ اشتباہ پیدا ہور ہا ہے کہ یہ روئیت بھی صرف مونین کے لئے خاص ہے جب کہ ایسانہیں ہے۔ صحیح بات ہیہ کہ دوئیت بھی صرف مونین کے لئے خاص ہے جب کہ ایسانہیں ہے۔ حصیح بات ہیہ کہ روئیت بھی صرف مونین کے لئے عام ہے اور بیاس وقت ہوگ جب اللہ تعالیٰ لوگوں کے درمیان فیصلہ کی غرض سے آئے گا، جبیبا کہ قرآن میں ہے:

﴿هل ينظرون الأأن يأتيهم الله في ظلل من الغمام

''بیلوگ بس اس کا انظار کررہے ہیں کدان کے پاس اللہ بادل کے سائبان میں آجائے'' (البقرۃ: ۱۳۱۰)

عرصات عرصة کی جمع ہے اس کا اطلاق ہراس کشادہ جگہ پر ہوتا ہے جہاں کوئی عمارت نہ ہو۔

### ايمان بالآخرة

چونکہ آخرت کے دن پرایمان ان چوارکان میں سے ایک ہے جن پرایمان کا دارو مدار ہے اس پر کھمل اور پورے طور پر ایمان رکھنا واجب ہے، ایک بندے کا ایمان اس وقت تک درست نہیں ہوسکتا جب تک کہ امور غیب سے متعلق آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی دی ہوئی ان خبروں پر ایمان نہ لائے جوموت کے بعد واقع ہونے والی ہیں، اس سلسلے میں ضابطہ یہ ہے کہ بیتمام چیزیں ان ممکنہ امور میں سے ہیں جن میں آپ نے خبر دی ہے اور ہروہ ممکن امر جس کی خبر آپ نے دی ہواس کے واقع ہونے پر ایمان لا نا واجب ہے اور ان تمام امور کا علم احادیث رسول سے ہی ہوتا ہے، چنا نچہ اہل سنت والجماعت ان اور اس کے امور پر ایمان رکھتے ہیں۔

رہے فلاسفہ اور معتزلہ سے نسبت رکھنے والے گراہ اور طیح دھزات تو یہ ان تمام امور مثلاً قبر میں ہونے والے سوال، قبر میں ملنے والی تعتیں اور اس کا عذاب، بل صراط اور میزان وغیرہ سب کے منکر ہیں۔ ان تمام امور کا انکار انہوں نے اپنے اس دعوے کی بنیا و پر کیا ہے کہ ان تمام کوعقل تسلیم نہیں کرتی۔ ان کے پاس عقل ہی حاکم اول اور معیار اصلی ہے، اس معیار پر پر کھنے کے بعد ہی ان کے نزد میک سی شی پر ایمان ممکن ہوسکتا ہے، نیزیہ لوگ ان ایمانیاتی امور کے سلسلے میں وارد شدہ احادیث رسول کو بھی محض اس دعوے کی بنیاد پر در کر دیتے ہیں کہ دیم آحاد یعنی خبر واحد ہیں ان کے نزد میک اعتقادات کے باب میں ان پر اعتماد نبیں کیا جاسات کے باب میں ان پر اعتماد نبیں کیا جاسات کے باب میں ان پر اعتماد نبیں کیا جاسات کے باب میں تاویل کرنے سے یہ لوگ باز نہیں آتے انہیں حقیقی ومرادی معانی ومفہوم سے محرف تاویل کردیے ہیں۔

مؤلف ِ فرماتے ہیں کہ اہل سنت والجماعت فتنہ تقبر پر ایمان رکھتے ہیں، یعنی اس فتنے پر جو کہ قبر کے اندر ہوگا، فتنہ کا لغوی معنی ہے سونایا اس کے شل کسی دوسری دھات کو پگھلا کر کھوٹا کھر امعلوم کرنا۔ پھراس لفظ کا استعال امتحان وآز مائش کے معنی میں ہونے لگا۔
عذاب قبر اوراس کی نعمتوں کا اثبات اس آیت سے ہوتا ہے جسے اللہ تعالیٰ نے
فرعون کے متعلق ذکر کیا ہے: ﴿المنار یعوضون علیها غدوا وعشیا﴾ ''وہ لوگ ج وشام نارجہنم کے سامنے پیش کئے جاتے ہیں'' (المومن:۲۸)

اوراس آیت کریمہ میں بھی اس کی دلیل موجود ہے جوتو م نوح کے سلسلے میں نازل ہوئی: ﴿مماخطیئاتھ م أغرقوا فأد خلواناراً ﴾ ''وہ تمام کے تمام اپنے گناہوں کے سبب ڈبود یئے گئے گئے گئے ۔'' (نوح: ۲۵)

آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے اس سلسلے میں یوں مروی ہے:'' قبریا تو جنت کے باغوں میں سے ایک باغ ہے یا جہنم کے گڑھوں میں سے ایک گڑھا ہے۔''

یہاں قیامت سے مراد قیامت کبریٰ ہے، قیامت صفت "کبریٰ" کے ساتھ ذکر کرنے سے مقصوداس کی تخصیص ہے کہاس سے مراد قیامت صغریٰ نہیں جو کہ موت کے وقت ہوتی ہے، جیسا کہ حدیث میں ہے: "من مات فقد قیامت قیامته" جومر گیا تواس کی قیامت آ چکی۔

# قيامت كبرى كابيان

قیامت کبریٰ ہے ہے کہ جب اللہ تعالیٰ اس دنیا کوئیست ونابود کرنے کا ارادہ کرے گا تو اسرافیل کو پہلی مرتب صور میں پھونک مارنے کا بھم دے گا، جس کے نتیج میں آسان وزمین کی ہر مخلوق ہے ہوش ہوجائے گی سوائے اس کے جسے اللہ تعالیٰ چاہو توہ ہوجائیں میدان کے مانند، پہاڑ ریت کے ٹیلے کے مانند ہوجائیں ہے، پھروہ چیز ظاہر ہوگی جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں بالخصوص سورہ کے، پھروہ چیز ظاہر ہوگی جس کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے اپنی کتاب میں بالخصوص سورہ تکویراورانفطار میں ذکر فرمایا ہے۔ یہی اس دنیا کا آخری دن ہوگا، پھر اللہ تعالیٰ آسان کو تھم دے گا تو اس سے مردوں کے بادہ منوبیہ کی شکل کی بارش ہوگی جو چالیس دن تک جاری رہے گی جس کے سبب لوگ اپنی قبروں میں عجب الذیذ (ریڑھکی ہڑی) سے مشل سبزہ کے اگئے نشروع ہوں گے، ہر انسان بوسیدہ ہو چکا ہوگا سوائے اس پھیلی ہڈی کے حتی کہ جب اللہ تعالیٰ ان کی تخلیق وتر کیب مکمل کرلے گا تو دوسری مرتبہ صور میں پھونک مارنے کا حکم دے گا، جس کے سبب لوگ اپنی اپنی قبروں سے زندہ ہوکر کھڑے ہوجا تیں گے۔ کافرومنافق کہیں گے: ''پھیاویلنا من بعشنا من مرقدنا کی ہائے ہماری ہوجا تیں گے۔ کافرومنافق کہیں گے: ''پھیاویلنا من بعشنا من مرقدنا کی ہائے ہماری برختی کس نے ہمیں ہماری قبروں سے اٹھادیا؟''۔ (یلین ۲۰۵)

اورمومن لوگ کہیں گے: ﴿ هــذا مــاوعــد الـرحـملن وصـدق المحر سلون ﴾ ''رحمٰن نے اس کا تو وعدہ کیا تھا اور رسولوں نے بچے کہا تھا۔'' (لیبین:۵۲) کی حرف نے کی جاتھ ۔'' (لیبین:۵۲) کی حرف نے پھر فرشتے انہیں نظے پیر نظے بدن اور غیر مختون ہونے کی حالت میں جمع کر کے میدان حشر کی طرف لے جا کیں گے۔ حدیث کے بیان کے مطابق قیامت کے دن سب سے پہلے ابراہیم علیہ السلام کو کپڑے پہنائے جا کیں گے،میدان حشر میں سورج بالکل لوگوں کے سرکے قریب ہوگا چنانچہ لوگ اپنے اپنے عمل کے اعتبار سے لیبینے میں بالکل لوگوں کے سرکے قریب ہوگا چنانچہ لوگ اپنے اپنے عمل کے اعتبار سے لیبینے میں

شرابور ہوں گے، بعض کے ٹخنوں تک بعض کے گھٹنوں تک بعض کے سینوں تک اور بعض کی پیلی کی ہڑی تک پیینہ بہہ رہاہوگا،اور کچھ لوگ الله رب العزت کے سابہ تلے ہوں گےلوگ جب بالکل پریشان ہوجائیں گے تو انبیاء اور رسولوں سے اللہ تعالیٰ کے وربار میں سفارش کرنے کی درخواست کریں گے کہ اللہ انہیں ان کی اس مصیبت سے نکال دے الیکن کیے بعد دیگرے تمام انبیاء ورسل ان سے عذر کریں گے حتی کہ لوگ جب ہارے نبی صلی اللہ علیہ وسلم کے پاس آئیں گے تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم ان کی بات مان لیں گے اور سفارش کے لئے تیار ہوجائیں گے، اوران کی سفارش بھی کریں گے، پھر لوگوں کو فیصلہ اور حساب و کتاب کے لئے لیجایا جائے گا وہاں پر میزان (ترازو) نصب کئے جائیں گے جن میں بندوں کے اعمال کا وزن کیا جائے گا۔اور پیمیزان حقیقی میزان ہوگا، ہرایک کا ایک دستہ اور دوپلڑے ہوں گے۔اللہ تعالیٰ بندوں کے اعمال کوجوکہ اعراض کی شکل میں ہیں ایسے اجسام میں بدل دے گاجن کا وزن ہوگا، چنانچہ ایک پلڑے میں نیکیاں تو دوسر ہے بلڑے میں برائیاں رکھی جائیں گی۔جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے : ﴿ ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً وان كان مشقال حبة من خودل أتينا بها وكفي بنا حاسبين ﴾ "اورقيامت كون بم عدل وانصاف کی تراز و نیس قائم کریں گے پس کسی آ دمی پر ذرا بھی ظلم نہ ہوگا اورا گر رائی کے دانے کے برابر بھی کوئی عمل ہوگا تو ہم اسے سامنے لائیں گے اور ہم حساب لینے کے ليح كافي بين "\_(الانبياء:٢٧)

پھر دواوین یعنی اعمال کے دفتر تقیم ہوں گے، جس کانامہ اعمال اس کے دائے ہاتھ میں دیاجائے گا تواس کا حساب آسان ہوگا اوراپنے اہل میں خوشی خوشی جائے گا تووہ گا، کین جس کا نامہ اعمال اس کے بائیں ہاتھ میں یا پیٹھ کے چیچے سے دیاجائے گا تووہ تباہی وہر بادی کو آواز دے گا اور جہنم میں ڈھیل دیاجائے گا، وہ خض کے گا: ﴿ یالیتنی لہ اُوت کتابیہ و لم ادر ماحسابیہ ﴾ ''اے کاش! مجھے میرانامہ اعمال نددیا گیا

ہوتا،اور مجھےمعلوم نہوتا کہ میراحساب کیا ہے۔" (الحاقة: ٢٦،٢٥)

الله تعالی فرما تا ہے: ﴿ ووضع الکتاب فتری المجرمین مشفقین مصافیہ ویقولوں یاویلتنا مالهذا لکتاب لایغادر صغیرة ولا کبیرة الا احصاها ووجدوا ماعملوا حاضراولا یظلم ربک أحدا ﴾ ''اورنامہُ اعمال ماضے لایاجائے گا تواس میں موجود بداعمالیوں کی وجہ سے تم مجرموں کو خوف زده دیکھوگے، وہ کہیں گے: اے ہماری برفیبی! اس کتاب کو کیا ہوگیا ہے کہ اس نے چھوٹے بڑے کسی گناہ کو بھی بغیر شار کئے نہیں چھوڑ ااورانہوں نے دنیا میں جو کچھ کیا ہوگا سامنے یا کیں گاہورتہمارارب کی پڑھلم نہیں کرتا۔' (الکہف: ۲۹)

الله تعالی فرما تا ہے: ﴿ و کسل انسسان الزمناه طائره فی عنقه ﴾ "اورہم فی عنقه ﴾ "اورہم فی کانامہ انگال اس کی گردن میں لئکا دیا ہے۔ " (الاسراء: ١٣)

ان كے نصيب كاجولكھا ہے وہ انہيں مل جائے گا" (الاعراف: ٣٧)

مؤلف مراتے ہیں: ' اور الله تعالی مخلوقات سے حساب و کتاب لے گا۔''

اس محاسبہ سے مرادیہ ہے کہ انہیں اوران کے آباء واجداد کو ان کے اچھے اور برے اعمال یاد ولائے گا، جن کواس نے شار کررکھا ہے جب کہ بیلوگ بھول بیٹے تھے،اللہ تعالی فرما تاہے: ﴿ ثم الٰی ربھم مرجعھم فینبئھم بما کانوا یعملون ﴾ ''پھرانہیں اپنے رب کی طرف لوٹ کرجانا ہے لیس وہ آنہیں ان کے اعمال کی خبردے گا''
(الانعام: ۱۰۸)

اور سيح حديث مين مذكور بي جس كاحساب سخت مواتواسي عذاب ديا جائيگا"

عائشہرضی اللہ عنہانے آپ سے سوال کیا: اے اللہ کے رسول کیا اللہ نے سے نہیں فرمایا ﴿فسوف یحاسب حسابا یسیراً ﴾ ''سوان کا حساب آسان ہوگا۔''
(الانشقاق: ۸)

تو آپ سلی الله علیه وسلم نے جواب دیا: "اس سے مرادتو بندوں پران کے اعمال کو پیش کر دینا ہے لیکن جس سے خت باز پرس کیا گیاوہ ہلاک ہوجائے گا۔" (متفق علیه) موکوف آگے فرماتے ہیں: "الله تعالی اپنے مومن بندوں کو خلوت میں بلائے گا اوران سے اپنے گنا ہوں کا اقرار کرائے۔

چنانچ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے ایک روایت منقول ہے، فرماتے ہیں:

''مومن بندہ اللہ سے قریب ہوگا اوراس کے ساتھ نرمی کا معاملہ کرتے ہوئے
اس کا محاسبہ کرے گا، پھر بندہ اپنے گنا ہوں کا اعتر اف کر لے گا۔ اللہ تعالیٰ اس سے کہے
گاکیاں تم نے فلال دن فلال کا منہیں کیا تھا؟ کیا تم نے فلال دن فلال عمل نہیں کیا؟ حتی
کہ دہ اپنے گنا ہوں کا اعتر اف کرتا جائے گا اسے یقین ہوجائے گا کہ اب ہلا کت سے خی منہیں سکتا، کیکن اللہ تعالیٰ اس سے کہے گا:'' میں نے دنیا میں تم پر پردہ ڈال دیا تھا اور آج

### كفار كے اعمال

کفار کے تذکرے میں صاحب کتاب نے فرمایا: ''اور کافروں سے حساب وکتاب ان کے اعمال کوتر از ومیں تول کرنہیں کیا جائے گا کیونکہ ان کے پاس سوائے گناہ کے کوئی نیکی نہ ہوگی، ہاں! ان کے اعمال کا شار کیا جائے گا انہیں ان سے آگاہ کیا جائے گا اورا قرار کروایا جائے گا۔

قیامت کے دن کفار کے پاس کوئی نیکی نہ ہوگی ،اس کی دلیل ہے اللہ تعالیٰ کا بیفر مان:
﴿ وقد منا الى ماعملوا من عمل فجعلناه هباء ا منثوراً ﴾

''اورانہوں نے دنیا میں جوعمل کیا ہوگا ہم اس کی طرف متوجہ ہوں گے اور اسے اڑتا ہوا غبار بنادیں گے۔'' (الفرقان:۲۳)

دوسری جگداس کافرمان ہے ﴿ مشل الدنین کفروا بربھم اعمالھم کرماد اشتدت به الریح فی یوم عاصف لایقدرون مماکسبوا علی شئ ﴿ مثل الوگوں نے اپنے رب کا اٹکار کردیاان کے اعمال کی مثال اس راکھ کی ہے جے ایک تیز آندھی کے دن ہوااڑا کر لے جائے ، اپنی کمائی کا پھی محصدنہ بچاسکیں گے۔'' تیز آندھی کے دن ہوااڑا کر لے جائے ، اپنی کمائی کا پھی محصدنہ بچاسکیں گے۔''

صیح اور درست بات بیہ کہ خیر کے وہ اعمال جنہیں کفار انجام دیتے ہیں اس دنیامیں ہی ان کا بدلہ دے دیا جاتا ہے، یہاں تک کہ جب قیامت کے دن وہ آئیں گے تواپی نیکیوں کاصحیفہ بالکل خالی یا ئیں گے۔

ایک رائے یہ بھی ہے کہ کا فروں کی نیکیاں کفر کےعلاوہ دوسرے گنا ہوں کے عذاب کو ہلکا کردیں گی۔

### حوض كوثر كابيان

# يل صراط كابيان

یہاں مؤلف صراط کا تذکرہ کررہ ہیں۔اس کا لغوی معنی ہے کشادہ راستہ اس کو صراط کہنے کی وجہ بیہ بتائی جاتی ہے کہ راستہ پر چلنے والے کوراست نگل لیتا ہے۔اس لفظ کا ستعال معنوی راستے کے لئے بھی ہوتا ہے جیسا کہ قرآن میں ہے:﴿ و أن هــــــذا صو اطبی مستقیماً فاتبعوہ﴾ "اور یہی میراسیدھاراستہ ہے سوتم اس کی پیروی کرو۔" صو اطبی مستقیماً فاتبعوہ﴾ "اور یہی میراسیدھاراستہ ہے سوتم اس کی پیروی کرو۔"

آخرت کاصراط جو کہ جنت وجہنم کے درمیان جہنم کی پشت پر پھیلا ہواایک پل ہے اس کا بلاشک وشبہ حقیقی وجود ہے کیونکہ اس کے اثبات کے سلسلے میں بہت ہی احادیث مروی ہیں جو شخص اس دنیا میں اللہ کے اس راستے پر جو کہ اس کا سچا اور خالص دین ہے ٹابت قدم رہاتو وہ آخرت میں موجود اس راستے پر بھی ٹابت قدم رہے گا، حدیث میں پل صراط کی ہیئت یوں بیان ہوئی ہے کہ یہ بال سے زیادہ باریک اور تلوار سے بھی زیادہ تیز ہوگا۔

نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم کے چند خصائص

یہاں مؤلف نے تمام انبیائے کرام پر آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی خصوصیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اس بات کا تذکرہ کیا ہے کہ سب سے پہلا شخص جو جنت میں دروازہ کھلوائے گاوہ محمصلی اللہ علیہ وسلم ہوں گے گویا آپ سلی اللہ علیہ وسلم پہلے فر دہوں گے جو در جنت کے حلقے کو کھلوائے کے لئے اس پر دستک دیں گے، جیسا کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فر مایا: ''روز قیامت میں تمام انسانوں کا سردار ہوں گا اوراس پر مجھے کوئی فخر نہیں، میں سب سے پہلے اپنی قبر سے باہر آؤں گااس پر بھی جھےکوئی فخر نہیں، میں میں سب سے پہلے اپنی قبر سے باہر آؤں گااس پر بھی جھےکوئی فخر نہیں، میں بہلے جنت کے دروازے پر دستک دوں گا پھر اس میں داخل ہوجاؤں گا پھر

اس میں میرے ساتھ میری امت کے فقراء داخل ہوں گے۔"

لیمنی انبیاء اور رسولوں کے داخلے کے بعد اس امت کے فقراء جنت میں سب سے پہلے داخل ہوں گے۔

# شفاعت كابيان اورمنكرين كارد

اس کے بعد مؤلف ؓ نے شفاعت کا تذکرہ کرتے ہوئے فرمایا:'' آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے قیامت کے دن تین طرح کی شفاعتیں ہوں گی۔''

شفع کالغوی معنی ہے' جوڑنا اورضم کردینا''سفارش کرنے والے کوشافع کہنے کی وجہ سید ہے کہ وہ اپنی طلب ودرخواست کواس شخص کی طلب ودرخواست کے ساتھ ملادیتا ہے جس کے لئے وہ سفارشی بنتا ہے۔

شفاعت وسفارش كتاب وسنت سے ثابت شدہ امور ميں سے ہے اس كے اثبات كے سلسلے ميں وارداحادیث متواتر ہیں۔اللہ تبارك وتعالی فرما تا ہے: ﴿ مسن ذاالله ي مشفع عندہ الا باذنه ﴾ "كون ہے جواس كى جناب ميں بغيراس كى اجازت كے سى كے لئے سفارش كرے۔"

یہاں آیت میں بلا اجازت شفاعت کی نفی سے بیہ بات ٹابت ہورہی ہے کہ اجازت کے بعد شفاعت کا وجو دممکن ہے۔اللّٰہ تعالیٰ فرشتوں کے متعلق فرما تاہے:

﴿ وكم من ملك في السماوات لاتغنى شفاعتهم شيئا الا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ﴾

''اورآ سانوں میں بہت سے فرشتے ہیں جن کی سفارش کچھ کامنہیں آئے گی، مگر اللّٰہ کی اجازت کے بعد، جس کے لئے وہ چاہے گا اور سفارش کو پسند کرے گا۔''(النجم:۲۱) اس آیت میں اللہ تعالیٰ نے شفاعت میچھے کا تذکرہ فرمایا ہے اور شفاعت میچھوہ ہے جو اللّٰہ کی اجازت کے بعد الشخص کے ق میں ہوگی جس کے قول وکمل سے دوراضی ہوجائے گا۔ جہاں تک سوال ہے ان تمام آیات کا جن کے ذریعے خوارج اور معتز لہ شفاعت کی نفی اور اس کے عدم وجود پر استدلال کرتے ہیں۔ مثلاً:

الله تعالى كاليقول ﴿فما تنفعهم شفاعة الشافعين

"لىس شفاعت كرنے والوں كى شفاعت ان كے كامنہيں آئے گى"۔ (المدرث: ۴۸)

﴿ولا يقبل منهاعدل والتنفعها شفاعة

"اورنہ کوئی معاوضہ تبول کیا جائے گا اور نہ کوئی سفارش کا م آئے گئ"۔ (البقرہ: ۱۲۳) ﴿ فيما لنا من شافعين ﴾

" بهارے لئے کوئی سفارش کرنے والنہیں" (الشعراء)

توان تمام آیات میں جس شفاعت کی نفی کی گئی ہے وہ ہے مشرکین کے حق میں شفاعت ، نیز اس میں اس شفاعت کی بھی نفی کی گئی ہے جمیے مشرکین اپنے بتوں کے لئے اور نصار کی عیسی "اور اپنے راہبوں کے لئے ثابت کرتے ہیں۔اس کا تعلق اس شفاعت سے ہے جواللہ تعالیٰ کی اجازت اور اس کی مرضی سے نہو۔

مؤلف فرماتے ہیں کہ '' پہلی شفاعت ، میدان حشر میں حساب و کتاب اور فیصلہ شروع کرنے کے سلسلے میں ہوگی۔'' یہ وہ شفاعت ہے جسے شفاعت عظمیٰ کے نام سے موسوم کیا جاتا ہے ، اور یہی وہ مقام محمود ہے جس پرتمام ابنیاء کورشک ہے اور یہی ہے وہ مقام جسے اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی سلی اللہ علیہ وسلم کوعطا کرنے کا اپنے اس قول میں وعدہ کیا ہے : ﴿عسیٰ أَن يبعث ک ربک مقاماً محمود اللہ '' اميد ہے کہ تہارارب مقام محمود پر پہو نجاد ہے گا۔'' (الاسراء: 29)

یعنی ایک ایباً مقام جس کی وجہ سے میدان حشر میں موجود تمام لوگ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی تعریف کریں گے، آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں اس کا حکم دیا ہے کہ ہم جب اذان سنیں تو آپ صلی اللہ علیہ وسلم پر درود بھینے کے بعد بر کہیں:

"اللهم رب هذه الدعوة التامة والصلاة القائمة آت محمدا الوسيلة

والفضيلة وابعثه مقاماً محموداً الذي وعدته"

''اے اللہ!اس پوری دعا اور کھڑی ہونے والی نماز کے رب، تو محمصلی اللہ علیہ وسلم کو وسیلہ اور نفسیلت عنایت فرما، اور انہیں اس مقام محمود میں بھیج جس کا تونے ان سے وعدہ کیا ہے۔''
مؤلف ؓ فرماتے ہیں:'' دوسری شفاعت اہل جنت کے لئے ہوگی تا کہ انہیں اس میں داخلے کی اجازت دی جائے'' سے مستحق ہو چکے ہوں گے لیکن انہیں اس میں داخلے کی اجازت آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی شفاعت کے بعد ہی ملکی۔

مؤلف کہتے ہیں کہ'' بیدونوں شفاعتیں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے لئے مخصوص ہیں''......یعنی ایک شفاعت میدان حشر میں موجودلوگوں کے حق میں اور دوسری اہل جنت کے لئے تاکہ وہ اس میں داخل ہوجائیں۔ اورانہی دونوں شفاعتوں میں ایک تبسری شفاعت بھی شامل ہے اور پیعض مشرکین سے ان کے عذاب میں تخفیف کرنے ك سلسل مين بوكى ،آپ صلى الله عليه وسلم اپنے جي ابوطالب كے حق ميں شفاعت كريں کے چنانچہوہ آگ کے ایک ملکے سے حصیبیں ہوں گے جبیبا کہ حدیث سے ثابت ہے۔ مؤلف الم كفرمات بين " تيسري شفاعت ان مومن بندول كحق مين بوگي جوایے گناہوں کے سبب جہنم میں جانے کے مستحق ہو چکے ہوں گے' ..... کہی وہ شفاعت ہے جس کامعتز لداورخوارج اٹکار کرتے ہیں کیونکدان کا مسلک ہیہ ہے کہ جوجہنم کامستحق ہوگیا تووہ اس میں ضرور داخل ہوکررہے گا اور جوجہنم میں داخل ہوگیا تواس سے باہز ہیں نکل سکتانہ توشفاعت کے ذریعے سے اور نہ ہی کسی اور ذریعے سے۔ جب کہ متواتر احادیث ان کے اس خیال کی تر دیداوران کے اس موقف کو باطل قر اردے رہی ہیں۔ مؤلف من فرمات بين كه: " وه تمام اصناف جو دارآخرت سے متعلق بين مثلاً حساب وکتاب، ثواب وعذاب، جنت جہنم وغیرہ پر(ان پرایمان لانا چاہئے) ان کی تفصیلات کا ذکرا سانی کتابوں اور انبیاء ہے مروی علوم ومعارف موجود ہے، اور آپ صلی

الله عليه وسلم مي منتقل علم مين اس سلسله مين شافى اور كافى با تين موجود بين ، جواسه براه هـ اسے اطمینان وسکون نصیب ہوکررہے گا۔''

یہ بات واضح رہے کہ اعمال کی جزااوراس کا بدلہ خواہ اعمال اجھے ہوں یابر ے عقل کے ذریعے ثابت ہے بالکل اس طرح جس طرح سماع ہے، اس سے اللہ نے اپنی کتاب میں بہت ہی جگہوں پرآگاہ کیا ہے۔ مثلًا اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ اَفْحسبت مَا اَنْما حَلَقا کَم عبثا و اَنْکم الینا لا تو جعون ﴾ ''کیاتم پیگان کئے بیٹے ہوکہ ہم نے تہیں خلفنا کم عبثا و اُنکم الینا لا تو جعون ﴾ ''کیاتم پیگان کئے بیٹے ہوکہ ہم نے تہیں بے کارپیدا کیا ہے اورتم ہماری طرف دوبارہ لوٹائے ہیں جاؤگے' (المومنون: ۱۱۵) ﴿ اَیْحسب الانسان اُن یترک سدی ﴾

"کیاانسان گمان کرتا ہے کہ اسے بے کارچھوڑ دیا جائے گا" (القیامة: ٣١)
اس کی وجہ یہ ہے کہ کھیم کی حکمت کے لئے بیز ببانہیں کہ لوگوں کو بے کارو بے مقصد چھوڑ دے، نہ تو انہیں کسی کام کا حکم دے اور نہ کسی چیز سے رو کے، اور اسی طرح نہ تو انہیں تو اب دے اور نہ ہی مواخذہ کرے، نیز اس کے عدل اور اس کی حکمت کو بھی بیہ بات زیب نہیں دین کہ مومن اور کا فر، نیک اور فاجر سب کو ہم پلہ اور ایک درجہ کا بناد ہے جسیا کہ اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ أَم نجعل اللہ یَسْن آمنو او عملو اللصالحات کی اللہ تعالی فرما تا ہے: ﴿ أَم نجعل اللہ تقین کالفحار ﴾ "کیا ہم ایمان اور عمل صالح کرنے والوں کو ان لوگوں جسیا بنادیں گے جوز مین میں فسادی سیل نے والے ہیں صالح کرنے والوں کو فاجروں جسیا بنادیں گے جوز مین میں فسادی سیل نے والے ہیں ، یا ہم اللہ سے ڈرنے والوں کو فاجروں جسیا بنادیں گے۔ " (ص: ۲۸)

چنانچے عقل سلیم آسے تسلیم ہی نہیں کرتی بلکہ شدت کے ساتھ اس کا انکار کرتی ہے۔
اسی طرح اللہ تعالیٰ نے اس دنیا میں مطبع و فرماں برداروں کی عزت اوران کا اکرام کر کے اور سرکش
لوگوں کو ذلیل ورسوا کر کے انہیں اپنے اس اصول سے آگاہ کردیا ہے، جہاں تک سوال ہے
جزاؤں کی تفاصیل اوران کی مقدار کا تواس کا ادراک صرف شمع سے ہی خمکن ہے اوران روایات
سے جواس نبی معصوم سے منقول ہیں جوابی رائے سے بھی نہیں بولتا صلی اللہ علیہ وسلم

#### تقدير برايمان اوراس كے درجات

بھلی وہری تقدیر کے من جانب اللہ ہونے پرایمان ان چھامور میں سے ایک ہے جن پرایمان کی بنیاد کا دارومدار ہے۔جیسا کہ حدیث جبر میل اوراس کے علاوہ دوسری احادیث سے ثابت ہے نیز اس کے اثبات کے سلسلے میں کتاب اللہ کی آیات بھی بالکل واضح اور صریح ہیں۔

مؤلف ؓ نے بیان کیا کہ ایمان بالقدر کے دودرجات ہیں اور دونوں میں سے ہر ایک دو چیزوں پر مشتمل ہے وہ ہے اللہ تعالیٰ کے قدیم اور تمام اشیاء کا احاطہ کرنے والے علم کا اثبات، اللہ تعالیٰ اپنے اس علم قدیم کے ذریعہ جس سے وہ ازلی اور ابدی طور پر موصوف ہے خلوق کے آئندہ اعمال سے آگاہ تھا۔ اس کا تعلق انہیں امور سے ہے جسے وہ ازلی طور پر جانتا ہے ، مخلوق کے جملہ احوال خواہ ان کا تعلق طاعات سے ہو یا معاصی سے ، خواہ ان کا تعلق مخلوق کے رزق سے ہو یا ان کی مقررہ مدت سے ، وہ سب کے تعلق سے علم رکھتا ہے۔ چنا نچہ اعیان واوصاف کے سلسلے مقررہ مدت سے ، وہ سب کے تعلق سے علم رکھتا ہے۔ چنا نچہ اس کیفیت کے مطابق ہیں چنے وہ ازلی طور پر جانتا ہے۔

دوسری چیز میہ ہے کہ اس نے ان سب کولکھ رکھا ہے اورلوح محفوظ میں ریکارڈ
کررکھا ہے۔ چنا تچے اللہ تعالی مخلوق کی تقدیروں ،موجودات کی قسموں اوران کی کیفیات
نیز ان کے تحت ہونے والے تمام احوال واوصاف وافعال اور ہرفتم کے چھوٹے
اور بڑے اموروغیرہ ان تمام سے واقف اور باخبر ہونے کے ساتھ ساتھ اپنی قلم کو انہیں لکھ
رکھنے کا بھی تھم دے چکا ہے۔''

آپ صلی الله علیه وسلم نے فرمایا ''الله تعالی نے مخلوق کی تفدیروں کو آسمان وزمین کی تخلیق سے بچاس ہزار سال پہلے ہی مقرر و متعین کررکھا ہے اس کاعرش اس وقت پانی پرتھا۔''

"اول ما حلق الله القلم" مين 'اول' ظرفيت كى بنياد پرنصب ہاس ميں عامل' قال' ہے اسے رفع كے ساتھ بھى پڑھا گيا ہے اس صورت ميں 'اول' مبتدا اور 'دلقلم' اس كى خبر ہوگى۔

علماء کے درمیان عرش اور قلم کولیکر اختلاف ہے کہ ان دونوں مین پہلے کس کی سخلیق ہوئی۔علامہ ابن القیم نے اس سلسلے میں دوقول بیان کئے ہیں اور ریہ موقف اختیار کیا ہے کہ اس کی سے کہا ہے کہا ہو کہا ہے کہا

كتب القضاء به من الديان

قولان عندأبي العلا الهمداني

والحق أن العرش قبل لأنه وقت الكتابة كان ذا أركان

ایجاده من غیر فصل زمان

والناس مختلفون في القلم الذي

هل كان قبل العرش أو هو بعده

وكتابة القلم الشريف تعقبت

''اس قلم کے سلسلے میں لوگ مختلف فیہ ہیں جس کے ذریعے اللہ تعالیٰ کی جانب سے تقدر کھی گئی کہ آیا اس کی تخلیق عرش سے پہلے ہے یا اس کے بعد ، ابوالعلا الہمد انی کے نزدیک اس سلسلے میں دوقول ہیں ، حیجے بات یہ ہے کہ عرش کی تخلیق قلم سے پہلے ہے کیونکہ کتابت تقدیر کے وقت یہ پہلے سے موجود تھا اور قلم کی کتابت اس کے بعد عمل میں آئی البتہ تخلیق عرش کے فور أبعد اس کی تخلیق ہوئی۔''

قلم جب قیامت تک واقع ہونے والی ہرشی لکھ چکا ہے تو کا سُنات میں جو پچھ کھی خاہر وواقع ہوتا ہے، گویا انسان بھی ظاہر وواقع ہوتا ہے، گویا انسان نے جو پچھ درست کیا اسے غلط نہیں کرسکتا تھا اور جوکام اس نے غلط کیا وہ اسے درست نہیں

کرسکتا تھا۔جبیبا کہ ابن عباسؓ وغیرہ کی حدیث سے ثابت ِہوتا ہے۔

ر ہاتقد ریکادوسرادرجہ تو یہ بھی دو چیزوں پر شمل ہے:

پہلی چیز ہے اللہ تعالیٰ کی عام مشیت پر ایمان، یعنی وہی کچھ ہوتا ہے جو کچھ اللہ تعالیٰ چیا ہتا ہے اور جواس نے نہیں چا ہا وہ نہیں ہوتا۔ اس کے ملک میں اس شی کا وجود ہی ممکن نہیں جسے وہ نہ چا ہتا ہو، ہندول کے افعال ، خواہ ان کا تعلق طاعات سے ہو یا معاصی سے وہ اس کی اسی مشیت عامہ کے نتیج میں وقوع پذیر ہوتے ہیں۔ اور کوئی بھی شی اس کی اسی مشیت عامہ کے نتیج میں وقوع پذیر ہوتے ہیں۔ اور کوئی بھی شی اس کی اس مشیت سے باہر نہیں ۔خواہ ان کا تعلق ان امور سے ہو جسے اللہ تعالیٰ پسند فرما تا ہے اور جس سے راضی وخوش ہوتا ہے یا ان امور سے نہ ہو۔

دوسری چیز بیر که اس بات پرایمان رکھاجائے کہ تمام اشیاء اللہ کی قدرت کے نتیج میں ہی وجود پذیر ہوتی ہیں ہرشی اس کی مخلوق ہے اس کے علاوہ کوئی دوسراان اشیاء کی تخلیق کرنے والا ہے ہی نہیں۔خواہ وہ بندوں کے افعال ہوں یا کوئی اورشی ان کے مابین کوئی تفریق نہیں۔جیسا کہ اللہ تعالی فرما تا ہے:﴿ والله حلقكم و ما تعملون﴾

« وتمهنین اور جو کچھ م کرتے ہوائیس اللہ نے پیدا کیا ہے '۔ (الصافات : ۹۲) امرشری ریجی بدایمان رکھنا واجب ہے اوراس بات برکہ الله تعالیٰ نے این بندوں کومکلّف بنایا ہے چٹانچہ اس نے انہیں اپنی اور اپنے رسول کی اطاعت کرنے کا حکم و رکھا ہے اور نافر مانی کرنے سے روک رکھا ہے۔ تمام اشیاء کے لئے اس کی عام مشیب سے جواحکام ثابت ہیں ان کے اور مشیت ہی کی بنایر اس کے اوامر ونواہی کے ذریعے بندول کومکلّف بنانے کے مابین کسی قتم کا تصادم وتضا ذہیں ہے کیونکہ اس کی مشیب بندے کی آزادی اور اقدام فعل کے سلسلے میں ان کے اختیار وقدرت کے منافی نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہاس نے مشیمت کی ان دونوں قسموں کواس آیت میں ایک ساتھ جمع کر کے ذکر کیا ہے: ﴿ لـمن شاء منكم أن يستقيم وما تشاؤن الا أن يشاء الله رب العالمين ﴾ "تم میں سے ان لوگوں کے لئے (قرآن ایک نصیحت ہے) جوراہ راست پر چلنا جاہیں، اورتم كي حصويا فهيس سكتے جب تك كراللدندي ہے، جورب العالمين ہے۔" (الكوير:٢٩،٢٨) اسی طرح اس کی اس مشیت اوراس کی رضا و پیند سے تعلق رکھنے والے امور شرعیہ کے مابین کسی قتم کا تلازم نہیں مجھی ایسا بھی ممکن ہے کہ اس کی مشیب اس چیز ہے متعلق ہو جسے وہ پیندنہیں کرتا اوراییا بھی ہوسکتا ہے کہ وہ کسی شی کو پیند کرتا ہولیکن اس کے ہونے میں اس کی مشیوت شامل نہ ہو۔ پہلے کی مثال: ابلیس اوراس کی ذریت کے وجود میں الله کی مشیب کا وجود۔ دوسرے کی مثال: الله تعالی کوبید پیند ہے کہ کا فرموس ہوجائے۔ فاجرمطیع وفر ماں بردار ہوجائے۔ ظالم عدل وانصاف کرنے لگیں ، فاسق تو یہ کرلیں۔اگراس کی مشیت ہوتی توبیساری باتیں وقوع پذیر ہوجاتیں اس لئے کہوہ جو چا ہتا ہےوہی ہوتا ہےاور جونہیں چا ہتا وہ<sup>نہی</sup>ں ہوتا۔

اسی طرح اللہ کے تمام اشیاء کا خالق ہونے اور بندے کا اپنے فعل کے انجام دینے کے مابین کسی قتم کا تصادم نہیں ہے کیونکہ بندہ اپنے فعل کے سبب ہی مومن کا فریا نیک وبد بنتا ہے جب کہ اللہ تعالیٰ اس کا اور اس کے فعل کا بھی خالق ہے کیونکہ وہی ہے

جس نے اس کے اندر'' قدرت اور ارادہ'' جیسی دو چیزیں پیدا کی ہیں جن کے ذریعے وہ اپنے فعل کوانجام دیتا ہے۔

علامه يضيخ عبد الرحلن بن ناصر آل سعديٌ فرمات بين:

"بندہ جب نماز پڑھتا ہے روزہ رکھتا ہے یا کوئی بھی اچھا یا براعمل کرتا ہے تو وہی اس ایچھے یابرے کام کاکرنے والا ہوتا ہے اوراس کا یہ تمام فعل بغیر کسی شک وشبہ کے اس کے اختیار سے انجام پذیر ہوتا ہے اوراسے اس بات کا احساس بھی ہوتا ہے کہ وہ اس کے کرنے یا چھوڑنے پر مجبور نہیں ہے۔ اگر وہ چا ہتا تو کرتا ہی نہیں ، اور حقیقت بھی یہی ہے جس کی وضاحت کتاب وسنت میں بھی موجود ہے۔ نیک یابرے اعمال کو بندے کی طرف ہی منسوب کیا گیا ہے اور بتایا گیا ہے کہ بندے ہی اسے انجام دینے والے ہیں۔ اور کتاب وسنت میں اس بات کی بھی خبر دی گئی ہے کہ مل کی بنیاد پر ہی بندے کی ستائش کی جاتی ہے اگر اس کاعمل نیک ہے تو اس پر تواب بھی مرتب ہوتا ہے۔ اور اس کام ل کی بنیاد پر ہی لوگ قابل مذمت بھی بنتے ہیں اگر عمل براہو ہو اس برے مل کے سبب ان کامواخذہ اور ان کی گرفت بھی ہوتی ہے۔

بات بالکل اچھی طرح واضح ہو پھی ہے کہ بندوں کے اعمال کا صدورا نہی کے اختیارات سے ہوتا ہے جب چاہیں کسی فعل کوانجام دیں اور جب چاہیں چھوڑ دیں۔ یہ چیزعقلی وسی طور پر بھی۔ چیزعقلی وسی طور پر بھی ثابت شدہ ہے اور شرعی ومشاہداتی طور پر بھی۔

اس کے باوجود بھی اگر آپ میہ جانناچا ہیں کہتمام افعال واعمال جو اگر چہ کہ بندوں کی جانب سے واقع ہوتے ہیں اس میں تقدیر کا دخل کس طرح ہے؟ اور میہتمام افعال واعمال کس طرح مشیت الہی کے تابع وماتحت ہیں؟ تو سوال میہ کہ کس چیز کے ذریعے بندوں سے اچھے یابر ہے اعمال صادر ہوتے ہیں؟ تو اس کا یہی جواب ہوگا کہ بندوں کی اپنی قدرت اور ان کے اپنے ارادے سے! اس کا اعتراف ہر شخص کرتا ہے۔ تو اس کا قدرت اور ان کے ارادے ومشیت کا خالق کون ہے؟ تو اس کا جواب یہی ہو اس کا قدرت اور ان کے ارادے ومشیت کا خالق کون ہے؟ تو اس کا جواب یہی ہے جس کا اعتراف ہر شخص کرنے گا کہ اللہ تعالیٰ ہی ان کی قدرت اور ان کے واب یہی ہے جس کا اعتراف ہر شخص کرنے گا کہ اللہ تعالیٰ ہی ان کی قدرت اور ان کے

ارادے کاخالق ہے۔ اور وہی ہے جس نے ان کے افعال کے وجود میں آنے کے ذرائع کو پیدا کیا ہے تو گویا وہی ان کے افعال کا بھی خالق ہوا۔ یہی وہ جواب ہے جس سے تمام پیچید گیاں حل ہوجاتی ہیں اور ایک بندہ قضا وقدر اور اختیار کے اجتماع کو دل سے تسلیم کرنے کے قابل ہوجاتا ہے ۔ اس کے ساتھ اللہ تعالی اپنے بندوں کو مختلف اسباب والطاف اور مختلف اعانتوں سے بھی نواز تا ہے اور ان کی راہ میں آنے والی رکاوٹوں کو بھی دور کرتا ہے۔ جبیما کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ''جو شخص نیک بختوں میں سے ہوتا ہے تو اللہ تعالی اس کے لئے اہل سعادت کے مل کی راہ آسان کر دیتا ہے۔''

تقدیر اورافعال عباد کے سلسلے میں اہل سنت والجماعت کے مذہب کاخلاصہ جس پر کتاب وسنت کے نصوص دلالت کرتے ہیں ہیہ ہے کہ اللہ تعالی ہی تمام اشیاء مثلاً اعیان، اوصاف اورافعال وغیرہ کاخالق ہے چنا نچہ اللہ تعالی کی مشیت بالکل عام ہے جو تمام کا کنات کوشامل ہے کا گنات میں کوئی بھی تصرف اس کی مشیت کے سبب ہی ہوتا ہے اوراللہ تعالی کی مشیت کے نتیجے میں اشیاء کی تخلیق کا کمل ان اشیاء کے سلسلے میں اس کے علم قدیم اوراوح محفوظ میں اس کے نوشیۂ تقدیر کے مطابق ہی ہوتا ہے۔

بندوں کوایک قتم کی قدرت بھی حاصل ہے اور ارادہ بھی جن کے ذریعے ان کے افعال وجود میں آتے ہیں اور یہی بندے اپنے اختیار کے مطابق اپنے افعال کو انجام دیتے ہیں، اور اپنے انہیں افعال کی بنیاد پر یہ لوگ جز اکے بھی مستحق ہوتے ہیں خواہ تعریف اور تواب کی صورت میں یا ذمت وسز اکی شکل میں ۔ اور فعلی طور پر ان افعال کی بندوں کی طرف نسبت ، ایجادی اور خلقی طور پر اللہ کی طرف ان کی نسبت کے منافی نہیں ہے کیونکہ وہی ان تسبت ، ایجادی اور خلقی طور پر اللہ کی طرف ان کی نسبت کے منافی نہیں ہے کیونکہ وہی ان تمام اسباب کا خالق ہے جن کے ذریعے بندوں سے ان کے افعال وجود پذیر ہوئے۔

#### تقذير كے منكرين

اسی تقدیر کے مسئلے میں دوفریق گراہ ہوئے ،جبیبا کہ بیان کیا جاچکا ہے۔ پہلا فریق قدر پیغنی منکرین تقدیر کاہے، یہی لوگ اس امت کے مجوں کہلاتے ہیں جیسا کہ اس کا ذکر بعض مرفوع اورموقوف احادیث میں موجود ہے۔ پیلوگ تفریط اورا نکار تقدیر کے سبب گراہ ہوئے۔ پیلوگ میں مجھ بیٹھے کہ بندوں کے اپنے افعال کوانجام دینے کے اختیارات اوران امور کے تعلق سے ان کی مسئولیت جوقطعی اور یقینی طور پر ثابت ہیں اور اللہ تعالیٰ کی عام تخلیق ومشیت جس پر نصوص دال ہیں مابین جمع تطبیق ممکن نہیں کیونکہ ان کے خیال کے مطابق اللہ تعالی کی تخلیق ومشیت اینے فعل کے سلسلے میں بندوں کی مسئولیت کوباطل اور پابندی وذمه داری کوساقط کرربی ہے۔ چنانچہ انہوں نے امرونہی کے پہلوکوفوقیت دیتے ہوئے خلق ومشیت کے عموم پر دلالت کرنے والے نصوص کوافعال عباد سے الگ کر کے بیٹا بت کردیا کہ بندہ اپنی قدرت اورا پنے ارادے کے سبب اینے افعال کا خود خالق ہے۔ گویا کہ انہوں نے اللہ کے ساتھ ایک اور خالق تسلیم کرلیا، جس کے سبب بیاوگ اس امت کے مجوں کہلائے کیونکہ مجوں بھی بیر گمان کرتے ہیں کہ شراور تکلیف وہ اشیاء کا خالق شیطان ہے۔ چنانچے انہوں نے اللہ کے ساتھ شیطان کوبھی خالق مان لیا۔اسی طرح ہیلوگ بھی اللہ کے ساتھ اس کے بندوں کوبھی خالق تشلیم کرتے ہیں۔

دوسرا گمراہ گروہ وہ ہے جیے''جبریہ'' کہاجا تا ہے۔انہوں نے تقدیر کے اثبات میں اس قدرغلو پسندی سے کام لیا کہ اس بات کے منکر ہوگئے کہ بندے کے لئے بھی کوئی حقیقی فعل ثابت ہے۔ بلکہ ان کے خیال کے مطابق بندے کو نہ تو کسی قسم کی آزادی حاصل ہے اور نہ ہی کسی قسم کا اختیار وفعل ، ان کے نزدیک انسان کی حیثیت بالکل پرندے کے اس پرکی ہی ہے جو تندو تیز ہوا کے جھونگوں میں پھنسی ہوئی ہو، ان کے خیال کے مطابق بندوں کی طرف نماز، روزہ قبل بندوں کی طرف افعال کی نسبت مجازی ہے بعنی ایک بندے کی طرف نماز، روزہ قبل اور چوری وغیرہ کی نسبت وہی ہے جیسی سورج کی طرف اس کے طلوع ہونے، ہوا کی طرف اس کے چلنے اور بارش کی طرف اس کے نازل ہونے کی نسبت کی جاتی ہے۔ یہ لوگ اپنے اس نقطۂ نظر کے سبب اللہ تعالی پرظلم ، تکلیف مالا بطاق اور ناکردہ گناہ کی سزادینے کا الزام لگاتے ہیں۔ نیز ان حضرات نے بندوں کے مکلّف کئے جانے کے سلسلے میں ان کے ساتھ مذاق ولغوکرنے کا الزام عائد کیا ہے۔ اور ساتھ ہی امرو نہی کی حکمتوں کا بھی ازکارکردیا ہے۔ کیا ہی براہے ان کا فیصلہ!

#### ایمان کے باب میں اہل سنت کا موقف

مسلہ اساء واحکام کی بحث میں ہم نے اس کا تذکرہ کیاہے کہ اہل سنت والجماعت کا پیفقیدہ ہے کہ ایمان زبان سے اقرار، دل سے اعتقاداور دین کے جملہ ارکان پڑمل کرنے کا نام ہے اور بیتیوں امور ایمان میں داخل ہیں گویا مکمل دین ہی ایمان ہے، خواہ ظاہری ہوں یاباطنی، اس کے اصول ہوں یا فروع ، ایمان کے لفظ کا اطلاق اسی وقت ممکن ہے جب اس میں بیتمام امور جمع ہوجا کیں ان میں سے کوئی بھی شی مفقو دنہ ہو، چونکہ اعمال واقوال دونوں ہی ایمان میں داخل ہیں اس لئے اس میں نقص واضا فہ ہوسکتا ہے۔ اطاعت وفر ماں برداری کے کاموں سے ایمان میں اضا فہ اورار تکاب معاصی سے اس میں نقص واقع ہوتا ہے جبیا کہ کتاب سنت کے صریح دلائل سے ثابت ہے نیز مشاہدہ بھی یہی بنا تا ہے کہ مومنین کے عقا کداوران کے ظاہری و باطنی اعمال میں تفاوت ہے۔ بنیز مشاہدہ بھی یہی بناتا ہے کہ مومنین کے عقا کداوران کے ظاہری و باطنی اعمال میں تفاوت ہے۔

ایمان میں فقص واضافہ ہونے کے سلسلے میں بہت سے دلائل ہیں ، جن میں سے چند یہ ہیں: اللہ تعالیٰ نے مونین کو تین طبقات میں شقسم کرتے ہوئے فرمایا: ﴿ثم اور ثنا الکتاب الذین اصطفینا من عبادنا فمنهم ظالم لنفسه و منهم مقتصد و منهم سابق بالخیرات باذن الله ﴿ '' پُحر ہم نے کتاب کا وارث ایخ برگزیدہ بندوں کو بنایا یا تو ان میں سے بعض نے اپنے او پرظلم کیا اور بعض نے اپنے برگزیدہ بندوں کو بنایا یا تو ان میں سے بعض نے اپنے او پرظلم کیا اور بعض نے اعتدال کی راہ اختیار کی ، اور بعض نے اللہ کی توفیق سے نیمیوں اور بھلا سیوں کی طرف سبقت کی۔' (فاطر :۳۲)

خیرکے کاموں میں پہل کرنے والے وہ لوگ ہیں جو واجبات اورمستحبات دونوں کوادا کرتے ہوئے محر مات اور مکروہ کاموں سے بھی اجتناب کرتے رہے اورا نہی لوگوں کا شار مقربین میں ہوتاہے۔ ''مقصد'' وہ لوگ ہیں جوصرف واجبات کی ادائیگی اور محرمات سے اجتناب کرتے رہے۔ اور اپنے او پرظلم کرنے والے وہ لوگ ہیں جنہوں نے بعض محرمات کا ارتکاب کرلیا اور اپنے اصل ایمان کو باقی رکھتے ہوئے صرف واجبات کی ادائیگی کردی۔ ایمان میں نقص واضا نے کا ایک پہلو یہ بھی ہے کہ ایمان کے علوم کے سلسلے میں بھی مونین کے درجات متفاوت ہیں۔ ان میں پچھلوگ تو ایسے ہیں جن کے پاس ایمان کی مکمل تفاصیل اور عقائد کا ایک کثیر حصہ پہونچا جن کے ذریعے ان کے ایمان میں اضافہ ہوا اور ان کا ایک کثیر حصہ پہونچا جن کے ذریعے ان کے ایمان میں اضافہ ہوا اور ان کا لیقین بھی پختہ ہوا، اور انہیں میں سے پچھا یسے بھی ہیں جو ان سے کم تر ہیں یہاں تک کہ ان کے بعض حضرات کی حالت یہاں تک پہونچا گئی کہ ان کے پاس مرف اجمالی ایمان ہی رہ گیا اس کی تفصیل کی تو فیق نہ ہوسکی مگر اس کے باوجو د بھی وہ مومن ہی رہے۔ اسی طرح یہ لوگ بہت سی چیز وں مثلاً ظاہری و باطنی اعمال اور طاعات میں ہوت وقلت میں بھی متفاوت ہیں۔

رہے وہ لوگ جن کا مذہب ہیہے کہ مجر دتصدیق بالقلب کا نام ایمان ہے اس کے اندر نقص واضا فہ کے قبول کرنے کی صلاحیت نہیں ہے جیسا کہ امام ابوحنیفہ ؓ وغیرہ کا خیال ہے، ان کی دلیل وہی نصوص ہیں جن کا ہم نے تذکرہ کیا۔

نبی اکرم صلی الله علیه وسلم نے ارشا وفر مایا: "ایمان کے ستر سے زا کد شعبے ہیں اس کا سب سے بواشعبہ ہے مطر اس کا سب سے بواشعبہ ہے الااللہ کا اقرار، اور سب سے ادنیٰ شعبہ ہے مطر اشیاء کورا سے سے دورکرنا۔"

باوجود یکہ ایمان قول وعمل اوراعتقاد کا مجموعہ ہے ان تمام کا درجہ ایک نہیں ہے بلکہ ایمان میں اصل حیثیت عقائد کی ہے۔ چنانچہ جوشخص ان میں سے سی ایک کا انکار کردے جن پر ایمان رکھنا واجب ہے مثلاً اللہ،اس کے فرشنوں،اس کی کتابوں،اس کے رسولوں یا آخرت کے دن یاان چیز وں میں سے کسی ایک کا انکار کردے جنہیں انجام دینایا جن سے بچنا ضروری ہے مثلاً وجوب صلاق، وجوب زکاق، حرمت زنا اور حرمت قبل

وغیرہ میں سے کسی کا انکار کردے تو وہ کا فرہے، انکار کرنے والا اس انکار کی وجہ سے ایمان سے خارج ہوجا تا ہے۔

رہاملت اسلام پر ہاتی رہنے والا فاسق جو کہ بعض کبائر کاان کی حرمت کے اعتقاد کے ہاجود ارتکاب کرتا ہے تو اہل سنت والجماعت اس سے کلی طور پر ایمان کی نفی نہیں کرتے اور نہ معتز لہ وخوارج کی طرح اسے ہمیشہ ہمیش کے لئے جہنم میں دخول کا مستحق قرار دیتے ہیں بلکہ یہان کے نز دیک ناقص الایمان مومن ہے جس کے ایمان میں اس کی معصیت کے بقتر نقص واقع ہو چکا ہے یاوہ مومن فاسق ہے اس کو یہ لوگ نہ تو مومن کامل جمجھتے ہیں اور نہ ہی اس کے ایمان کی مطلقاً نفی کرتے ہیں۔

معصیت کے باوجودایمان کے ثبوت کے سلیلے میں مؤلف ؓ نے جو پھے بیان کیا ہے کتاب وسنت کے دلائل اس کی وضاحت کررہے ہیں۔قرآن میں ہے: ﴿ یاأیها اللہ یون آمنو الا تتحذوا عدوی وعدو کم أولياء ﴾ ''اے ایمان والو! تم لوگ میرے دشمن اورا پنے دشمن کودوست نہ بناؤ۔'' (الممتحنہ: ا)

الله نے معصیت ( کا فرول سے دوئی کرنا ) کے باوجودایمان کے ساتھ پکارا۔

﴿ فائده ﴾

ایمان اور اسلام دونوں شرعی اصطلاح میں وجود کے اعتبار سے متلازم ہیں ان میں سے کسی ایک کا وجود دوسر ہے کے بغیر نہیں ہوسکتا۔ بلکہ جب بھی صحیح اور کامل ایمان کا وجود ہوگا تو اس کے ساتھ ہی اسلام بھی ہوگا اس طرح اس کے برعکس بھی۔ اسی لئے بھی کبھی ان میں سے صرف ایک کاذکر کردیا جاتا ہے کیونکہ ان میں سے کسی ایک کاذکر کردیا جاتے ہوں کہ ان میں سے کسی ایک کاذکر کردیا جاتے ہیں تو اس میں دوسر ابھی داخل ہوتا ہے۔ البتہ جب بیدونوں لفظ معاً ذکر کئے جاتے ہیں تو اس وقت ایمان سے مراد تقیاد خلامری جوگا۔ مثلاً "اقسر ارباللسان اور عمل بالادکان" سیکن بیا بیمان کے عمومی مفہوم ہوگا۔ مثلاً "اقسر ارباللسان اور عمل بالادکان" سیکن بیا بیمان کے عمومی مفہوم

کے اعتبار سے ہے رہا کامل ایمان تو یہ اسلام کے مقابلے میں خاص ہے۔ اور بھی ایمان کے بغیر صرف اسلام کا وجود بھی ممکن ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ کے اس قول میں ہے:

﴿قالت الأعراب آمنا قل لم تو منوا ولکن قولوا أسلمنا ﴾ ''دیہا تیوں نے کہا کہ ہم ایمان لے آئے (اے نبی) کہد و کہ ابھی تم ایمان نہیں لائے ، کیکن کہو کہ ہم نے اسلام قبول کرلیا۔'' (الحجرات: ۱۲)

ار آیت میں اللہ تعالی نے منافقین سے ایمان کی نفی کرتے ہوئے ان کے اسلام کی خبردی ہے۔ اور حدیث جرئیل میں تو تین مراتب کا ذکر ہے یعنی اسلام، ایمان اور احسان ۔اس سے بیہ بات واضح ہوتی ہے کہ ان میں سے ہر ایک اپنے ماقبل کے مقابل میں خاص ہے۔

#### فضائل صحابها دران کے مراتب

اس فصل میں مؤلف فرماتے ہیں کہ اہل سنت والجماعت کے عقیدے کا ایک اصول جس کے ذریعہ وہ مخرف اور گمراہ لوگوں سے ممتاز اور جدا ہوتے ہیں، یہ بھی ہے کہ یہ لوگ صحابہ رسول صلی اللہ علیہ وسلم میں سے کسی ایک صحابی کو بھی گناہ کی طرف منسوب نہیں کرتے نہ ان کے سلسلے میں طعن وشنیع کرتے ہیں نہ ہی ان کے لئے بغض وحسد رکھتے ہیں اور نہ ہی انہیں ذلیل و حقیر شجھتے ہیں، چنا نچہ ان کے دل اور ان کی زبانیں الی مثام چیز وں سے محفوظ ہیں۔ یہ لوگ ان کے سلسلے میں وہی کہتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے ان کی نسبت بیان کیا ہے: ﴿ رب اعف ران اعف ران اور ان بھائیوں کو بھی جو ہم سے پہلے کی نسبت بیان کیا ہے: ﴿ رب اعف کردے اور ہمارے ان بھائیوں کو بھی جو ہم سے پہلے ایمان لا چکے '۔ (الحشر: ۱۰)

ید دعا ان لوگوں کی جانب سے ہے جو صحابہ کرام کے بعد اس دنیا میں تشریف لائے اور احسان کے ساتھ ان کی اتباع و پیروی کی صحابہ کے حق میں ان کی بید دعا ان کی جانب سے ان کی ثنا و حسین پردال ہے۔ صحابہ کرام اپنی فضیلت و سبقت اور اپنی عظیم اولیت اور رسول کے ساتھ ان کی خصوصی وابستگی اور امت کے تمام افراد پر اپنے احسانات کے سبب اس محبت و تکریم کے مستحق ہیں ، اس لئے کہ انہوں نے ہی ان تمام امور کولوگوں تک پہونچایا جو نبی صلی اللہ علیہ وسلم ان کے پاس جو بھی علم اور خبر ہے وہ سب انہی کے واسطے پاس کیکر آئے ، امت کے تمام افراد کے پاس جو بھی علم اور خبر ہے وہ سب انہی کے واسطے پاس کیکر ہے ۔

اہل سنت والجماعت صحابہ کرام کی توقیر اوران کا احترام اپنے نبی کی فرماں برداری کی غرض سے بھی کرتے ہیں کیونکہ آپ نے انہیں برا بھلا کہنے اوران کی تو ہین کرنے سے منع کیا ہے۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے تعلق سے اس بات کی بھی

وضاحت کردی کہ آپ سلی اللہ علیہ وسلم کے کسی ایک صحابی کاعمل قلیل کسی دوسر ہے تخص کے عمل کثیر کے مقابلے میں بھی افضل ہے ، بیدان کے کامل اخلاص اور صدق ایمان کی علامت ودلیل ہے۔

پرمؤلف نے صحابہ کرام کے آپسی مراتب بیان کرتے ہوئے فرمایا: اہل سنت والجماعت صلح حدیبیہ سے قبل انفاق فی سبیل اللہ اور جہاد کرنے والے صحابہ کرام کوان صحابہ سے افضل قرار دیتے ہیں جنہوں نے اس کے بعد انفاق و جہاد کیا۔ اس سلسلے میں نص قرآنی کے موجود ہونے کی وجہ سے ۔۔۔۔ اللہ تعالی قرآن میں فرما تا ہے: ﴿ لایستوی منکم من انفق من قبل الفتح و قاتل أو لئک اعظم درجة من الذين أنفقو ا من بعد و قاتلوا و کلا من قبل الفتح و قاتل أو لئک اعظم درجة من الذين أنفقو ا من بعد و قاتلوا و کلا وعد اللہ الحسنی ﴿ "تم میں سے کوئی اس کے برابر نہیں ہوسکتا جس نے صلح حدیبیہ سے قبل خرج کیا اور جہاد کیا وہ کوگ درجہ میں ان سے زیادہ او نے ہیں جنہوں نے سلح حدیبیہ کے بعد خرج کیا جہاد کیا۔ اللہ نے ہرایک سے جنت کا وعدہ کیا ہے۔ " (الحدید: ۱۰)

مُولُفُّ نِنْ 'فَتَحْ'' کی تفییر صلح حدیبیہ سے کی ہے اور یہی مشہور ہے، اور یہی بات صحیح حدیث سے بھی ثابت ہے کہ''سورۃ الفتے''صلح حدیبیہ کے فوراً بعد نازل ہوئی تھی۔اس صلح کو فتح کہنے کی وجہ یہ ہے کہ اس کے نتیج میں اسلام کے غلبے اس کی قوت وشوکت اور اس کے پھیلا و کے سلسلے میں بڑے ہی دور رس نتائج سامنے آئے۔

پھرانصار ومہاجرین کے سلسلے میں اہل سنت کے موقف کو واضح کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ ''اوراسی طرح یہ لوگ مہاجرین کو انصار پر نصیلت دیے ہیں'' ۔۔۔۔۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ مہاجرین میں معا دووصف جمع ہوگئے تھے۔نصرت اور ہجرت ۔ اسی لئے تمام خلفاء راشدین اور بقیہ دس صحابۂ کرام بھی مہاجرین میں سے تھے۔قرآن کی سورہ تو بہ اور سورہ حشر میں مہاجرین کی انصار پر فوقیت کا ذکر ہے۔ یہ فضیلت اور برتری ایک مکمل جماعت پر ہے۔ یہ حقیقت اس کے منافی نہیں کہ انصار میں بھی الیے افراد ہیں جو بعض مہاجرین سے افضل ہیں۔۔

ابوبکر رضی اللہ عنہ سے منقول ہے کہ انہوں نے سقیفہ کے دن اپنے خطبے میں کہا تھا: '' ہم مہاجرین اسلام قبول کرنے کے اعتبار سے بھی فوقیت رکھتے ہیں ،ہم تم سے پہلے مسلمان ہوئے اور تم پر قرآن کو ہم نے پیش کیا، اس لئے امیر ہم ہیں اور وزیر تم میں سے ہوں گے .....''

مؤلف آگے فرماتے ہیں: "اہل سنت والجماعت اس پر بھی ایمان دکھتے ہیں کہ
اللہ نے اہل بدر کے تعلق ہے جن کی تعداد تین سوتیرہ تھی پیفر مایا: ﴿ اعتملوا ماشئتم فقد
غفرت لکم ﴾ "تم لوگ جو جی چاہے کرو کیونکہ میں نے تمہاری مغفرت فرمادی ہے '۔
عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ نے جب حاطب بن ابی بلعد (جو بدر میں شریک
ہو چکے تھے ) کے تل کا ادادہ کیا ان کے بذریعہ مکتوب قریش کو آپ سلی اللہ علیہ وسلم کی آمد
کی اطلاع دینے کی وجہ ہے ، تو اس وقت آپ نے فرمایا ﴿ اعتملوا ماشئتم فقد غفر ت
لکم ﴾ "تم جو چاہو گمل کرومیں نے بخش دیا۔ "

مؤلف المل سنت كو عقيد بوليان كرتے ہوئے كہتے ہيں: "اہل سنت كابيد عقيده ہے كہت ہيں ہروہ خص داخل نہ ہوگا جس نے درخت كے نيچ بيعت رضوان ميں شركت كي تھي، " ..... كيونكه الله كے نبي صلى الله عليه وسلم نے انہيں جنت كى بشارت دى ہے اور الله تعالى نے بھى ان كے تعلق سے قرآن ميں فر مايا: ﴿لَقَدُونَ ہِ الله عَن الله عَلَم عَن الله عَلْم الله عَن الله عَل ا

آ کے فرماتے ہیں'' اور اہل سنت ہراس شخص کے لئے جنت کی شہادت دیتے ہیں جن کے لئے بنت کی شہادت دی ہے عشر وَ مبشر و اور ثابت بن

ساش وغيره''.....

عشرهٔ مبشرین بیر بین: ابو بکر رضی الله عنه ، عمر رضی الله عنه ، عثمان رضی الله عنه ، علی رضی الله عنه ، سعید بن رضی الله عنه ، سعید بن الله عنه ، سعید بن الله عنه ، عبد الرحمان بن عوف رضی الله عنه ، ابوعبیده بن جراح رضی الله عنه ، اور الن ك علاوه دوسر بے صحابہ كرام جنہیں آپ نے جنت كی بشارت دی ہے وہ ثابت بن قیس ، عكاشه بن محصن اور عبد الله بن سلام رضی الله عنهم الجمعین ہیں ، اور ہر وہ صحابی جن کے جنتی ہیں ، اور ہر وہ صحابی جن کے جنتی ہیں ، اور ہر وہ صحابی جن کے جنتی ہونے کے سلسلے میں حدیث محصح وارد ہے۔

خلفائے راشدین کے متعلق مؤلف فرماتے ہیں ''اہل سنت اس بات کا بھی اقرار واعتراف کرتے ہیں کہ جوامیر المونین علی بن ابی طالب رضی اللہ عنہ اور دیگر صحابہ کرام سے تواتر کے ساتھ منقول ہے کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعداس امت میں افضل شخص ابو بکر پھر عمر رضی اللہ عنہما ہیں'' ۔۔۔۔۔ مروی ہے کہ علی نے یہ بات کوفہ کے منبر سے فرمائی تھی اوران سے ایک بڑی جماعت نے سناوہ کہدر ہے تھے: ''رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے انتقال کے ساتھ ہی ہمیں معلوم ہو گیا کہ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ہم میں سب سے افضل ابو بکر ٹاہیں ،اور ابو بکر ٹاکی و فات کے ساتھ ہی ہمیں یہ معلوم ہو گیا کہ ان کے بعد ہم میں سے سب سے افضل ہو گیا کہ آپ ساتھ ہی ہمیں یہ معلوم ہو گیا کہ ان کے بعد ہم میں سے سب سے افضل ابو بکر ٹاہیں ،اور ابو بکر ٹاکی و فات کے ساتھ ہی ہمیں یہ معلوم ہو گیا کہ ان کے بعد ہم میں سے سب سے افضل ابو بکر ٹاہیں ،اور ابو بکر ٹاکی و فات کے ساتھ ہی ہمیں یہ معلوم ہو گیا کہ ان کے بعد ہم میں سے سب سے افضل ابو بکر ٹاہیں ،اور ابو بکر ٹاہیں ۔''

صاحب کتاب آگے فرمائے ہیں''اہل سنت عثمان گی کو تیسرے اور علی کو چوتھے نمبر پرتسلیم کرتے ہیں'' است کا مسلک یہی ہے خلفائے راشدین کی ایک دوسرے پرفضیات خلافت میں ان کی ترتیب کی بنیاد پر ہے چونکہ صحابہ نے بیعت خلافت میں عثمان گوعلی سے افضل تسلیم کرتے ہیں۔
میں عثمان گوعلی پر ترجیح دی اس لئے بیلوگ عثمان گوعلی سے افضل تسلیم کرتے ہیں۔
بعض المل سند عالی کو افضل قرار دو سندیں کوئی لان کی خصوصہ تا میں متنق تا میں

بعض اہل سنت علی کو افضل قرار دیتے ہیں کیونکہ ان کی خصوصیت ومنقبت میں وارد آثار کی تعداد زیادہ ہے جب کہ بعض لوگ اس سلسلے میں تو قف اور سکوت کا دامن تھا ہے ہوئے ہیں۔ بہر حال یہ تقابلی تفضیلی معاملہ جبیبا کہ مؤلف ؓ نے ذکر کیا ہے پچھ

195

### ..... اهل بیت .....

آپ سلی الله علیه وسلم کے اہل بیت وہ ہیں جن پرصدقہ حرام ہے اور وہ ہیں آل علی ،آل علی ،آل علی ،آل علی ،آل عباس ، ان سب کا تعلق بنی ہاشم سے ہے ، اور بنوالمطلب بھی انہیں میں سے ہیں کیونکہ آپ سلی الله علیه وسلم نے ان کے متعلق فر مایا ہے '' وہ لوگ ہم سے بھی الگنہیں ہوئے نہ تو عہد جاہلیت میں اور نہ ہی عہد اسلام میں ۔''

چنانچداہل سنت والجماعت ان کے مقام اورآپ صلی اللہ علیہ وسلم سے ان کی قرابت کی رعایت کرتے ہیں نیز ان کے اسلام میں پہل کرنے اوراللہ کے دین کی نصرت و تائید میں بہتر کارگردگی کے سبب وہ ان سے محبت رکھتے ہیں۔

''غدر رُخُم'' (جہاں آپ نے اہل بیت کے تعلق سے صحابہ کرام کو وصیت فرمائی شی) اس کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ یہ ایک رنگ ساز کا نام ہے اس نام کی طرف ''غدری'' کی اضافت کر دی گئی ہے، یہ مکہ اور مدینہ کے درمیان مقام'' جھنہ'' میں واقع ہے، ایک خیال یہ بھی ہے کہ خم وہاں کسی جھاڑی کا نام تھا اس کی جانب''غدری'' کو منسوب کر دیا گیا۔

آپ نے اپنے چیاہے فرمایا''قشم اس ذات کی جس کے ہاتھ میں میری جان

ہے لوگ اس وفت تک مومن نہیں ہوسکتے جب تک کہ وہ تم لوگوں سے اللہ اور میری قرابت کی وجہ سے محبت نہیں کریں گے۔''

اس کامفہوم ہیہے کہ کسی بھی شخص کا ایمان اس وقت تک کامل نہیں ہوسکتا جب تک کہ وہ اللہ کے لئے آپ کے اہل ہیت ہے محبت نہ کرنے لگے۔

ا.....کیونکہ ان کا شار اس کے ان اولیاءاور فرماں برداروں میں ہوتا ہے جن سے محبت وموالات رکھنا واجب ہے۔

۲ .....کیونکہ رسول اللہ کی جانب سے ان کا مرتبہ اور درجہ بہت ہی بلند ہے اوران کا نسب نامہ بھی آپ سے متصل ہے۔

#### ازواج مطهرات

آپسلی الله علیہ وسلم کی از واج مطہرات وہ ہیں جن سے آپ نے عقد کیا تھا۔
ان میں سب سے پہلی خد بچہ بنت خویلہ ہیں۔ آپ نے بعثت سے بل مکہ کے اندران سے
عقد کیا تھا جب کہ آپ کی عمر پچیس سال تھی۔ خد بچہرضی الله عنہا عمر میں آپ سے بندرہ
سال بڑی تھیں۔ ان کے انقال تک آپ نے کسی دوسری عورت سے عقد نہیں کیا، ابراہیم
کے سوا آپ کی تمام اولا دانہیں کیطن سے ہوئیں۔ یہ وہ خاتون ہیں جو آپ پر سب سے
بہلے ایمان لا ئیں اور رسالت کی ذمہ داریوں کو اٹھانے اور سنجا لنے کے سلسلے میں آپ کی
حوصلہ افزائی کی ، ہجرت سے تین سال قبل پنیسٹھ سال کی عمر میں ان کا انتقال ہوا۔

ان کے بعد آپ نے سودہ بنت زمعہ سے عقد فر مایا اور پھر عا کشٹر سے جب کہ ان کی عمر چھسال کی تھی عقد فر مایا اور جب آپ مدینہ ہجرت کر گئے تو عا کشٹر کی رخصتی ہوئی اس وفت ان کی عمر نوسال تھی۔

آپ کی از واج مطہرات میں ام سلمہ بھی ہیں ان سے آپ نے ان کے شوہر ابوسلمہ کے انتقال کے بعد نکاح کیا۔اور زینبؓ بنت جحش سے آپ نے اس وقت عقد فر مایا جب ان کے شوہرزید بن حارثہ نے انہیں طلاق دے دی، ان کی خصوصیت یہ ہے کہ آپ گان سے عقد خود اللہ تعالیٰ نے کیا تھا۔ کا ان سے عقد خود اللہ تعالیٰ نے کیا تھا۔

ان کے علاوہ جو پریہ بنت حارث، صفیہ بنت کی، هضه بنت عمر اور زینب بنت خرید بیسب امہات المومنین ہیں اور یہی آخرت میں بھی آپ کی ہیویاں ہوں گی، ان سب میں سب سے افضل خدیجہ وعائشہ رضی الله عنهما ہیں۔

اہل سنت والجماعت کا صحابہ کی شان میں اہل برعت کے اقوال سے اظہار براءت مؤلف تطبعض گراہ فرقوں کے موقف کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہتے ہیں: ''اہل سنت والجماعت روافض کے انداز فکر اور طرزعمل سے براءت کا اظہار کرتے ہیں جو صحابۂ کرام سے بغض رکھتے ہیں اور انہیں برا بھلا کہتے ہیں، اسی طرح ان نواصب کے موقف سے بھی براءت ظاہر کرتے ہیں جو اہل بیت کو اپنے قول وفعل سے تکلیف پہونچاتے ہیں۔''……

مؤلف کہنا میے جہتے ہیں کہ اہل سنت روافض کے اس طرزعمل سے براءت کا اظہار کرتے ہیں جو کہ علی اور اہل بیت کی شان میں غلو اور ان کے علاوہ دوسر ہے صحابہ کرام سے بغض وعداوت رکھنے اور انہیں برا بھلا کہنے اور ان کی تکفیر پر شتمل ہے۔ انہیں روافض کے نام سے موسوم کرنے والے سب سے پہلے خص "زید بن علی" ہیں کیونکہ روافض نے ان سے مطالبہ کیا تھا کہ وہ شیخین کی امامت سے براءت کا اظہار کریں تا کہ لوگ آپ سے بیعت کرلیں لیکن انہوں نے ان کی بات مانے سے انکار کردیا نتیجۂ لوگ ان سے الگ ہوگئے۔ زید بن علی نے ان سے کہا:"د فیصت میونسی "تم لوگوں نے جھے الگ کردیا۔ اس دن سے ان لوگ آپ سے موسوم ہونے گے۔ الگ کردیا۔ اس دن سے ان لوگوں کا نام رافضہ ہوگیا، اور اسی نام سے موسوم ہونے گے۔ ان میں بہت سارے فرقے ہیں بعض غلو پہند ہیں تو بعض ان سے کمتر۔

اسی طرح اہل سنت والجماعت''نواصب'' کے انداز فکر سے بھی اپنی براءت کا اظہار کرتے ہیں جنہوں نے محض سیاسی اسباب ومعاملات کی بنیاد پر آپ کے اہل بیت ےعداوت کا اظہار کیا الیکن پیفرقہ اس وقت مفقو دہو چکا ہے۔

#### مشاجرات صحابها ورابل سنت والجماعت

ابل سنت والجماعت صحابہ كرام كے مابين پيدا مونے والے نزاعات اور مشاجرات کے سلسلے میں بحث و گفتگو کرنے سے اعراض کرتے ہیں ،بالحضوص ان مشاجرات کے تعلق سے جوشہادت عثانؓ کے بعد علی ،طلحہ اور زبیر رضی اللہ عنہم کے مابین ہوئے اور جواس کے بعد علی ،معاویہ اور عمروبن عاص رضی الله عنہم کے مابین ہوئے۔اہل سنت کی رائے کےمطابق ان حضرات پر طعن وشنیع پر شتمل جور وایات منقول ہیں وہ یا تو كذب وافتراء ك قبيل سے بين يان مين تحريف سے كام ليتے ہوئے زيادتى كى آمیزش کی گئی ہے۔اوراس سلسلے میں جوروایات سیح وارد ہوئی ہیں ان میں انہیں معذور سمجھتے ہوئے کہتے ہیں کہ پیلوگ مجتہد تھاس کے ساتھ ساتھ ان کے حق میں کسی چھوٹے یابڑے گناہ سے براءت کا دعوی نہیں کیاجا سکتا لیکن انہیں ان کی اولیت ان کے فضائل آپ کی صحبت اورآپ کے ساتھ ان کے جہاد میں شرکت کے سبب جوخصوصیات حاصل ہیں ان کی بنیادیران کی جانب سے ہونے والی لغزشیں بیٹینی طور پر معاف ہو سکتی ہیں ، نیز پرلوگ آپ کی شہادت وگواہی کے بموجب خیرالقرون اورسب سے افضل ہیں۔ یہاں تک کدان کا ایک مدیا نصف مدا نفاق بعد میں آنے والوں کے احد کے برابرسونا خیرات کرنے ہے بھی افضل اور بہتر ہے۔ان کی بے شار نیکیوں کے سبب ان کی خطا ئیں معاف کردی گئی ہیں۔

یہاں مؤلف گامقصد صحابہ کرام سے اس بات کی نفی کرنا ہے کہ صحابہ میں کوئی ایسار ہاہو جواس فتم کے گناہ پراصرار کرتے ہوئے اس دنیا سے رخصت ہوا ہو جواللہ تعالیٰ کی ناراضکی کاموجب ہو، بلکہ معاملہ تو ہہے کہ اگر فعلاً ان سے کسی خطا کا صدور ہو بھی گیا ہوتو مؤلف ؓ کے ذکر کردہ ان امور میں سے کوئی ایک ضرور ہوگا۔ ا..... یا تو موت سے قبل ہی اپنے اس گناہ سے توبہ کرلیا ہوگا۔

٢ ..... يا عمال حسنه كي سبب سان كي كناه مث كئ مول كي

سسسس یا بحالت اسلام ان کے سابقہ اعمال حسنہ کے سبب ان کی مغفرت ہوگئ جیسا کہ اصحاب بدر اور بیعت رضوان میں شرکت کرنے والے صحابۂ کرام کی مغفرت ہوگئی۔

ہ ..... یا آپ کی شفاعت کی وجہ سے ، صحابہ کرام آپ کی شفاعت کے سبب سے خوش قسمت ہوں گے ، نیز پیلوگ آپ کی شفاعت کے سب سے زیادہ حقدار بھی ہیں۔

۵ ...... یا دنیاوی زندگی میں کسی ایسی آز مائش میں مبتلا کئے گئے جس کے سبب ان کے گئے جس کے سبب ان کے گئاہ مث گئے۔

جو شخص سحابۂ کرام کی شان میں مؤلف کے اختیار کئے ہوئے موقف پرغور کرے گا تواہے ان جائل وتعصب پیند حضرات کی جانب سے ان پر لگائے گئے الزامات اور بے بنیاد دعوؤں پر حددرجہ تعجب محسوس ہوگا۔ان کی طرف سے کی گئی تمام

افتر ابازیاں اور من گھڑت خیالات کچھاس نوعیت کے ہیں جو صحابہ کرام کی حیثیت اور ان کے مرتبے سے متصادم ہونے کے ساتھ ساتھ ان کی شان ومرتبے کو اصل پوزیشن سے گرانے کے مترادف ہیں نیز ان کے سلسلے میں اہل سنت کے اجماع میں شگاف پیدا کرنے کے بھی مترادف ہیں۔

#### کرامات اولیاء کے باب میں اہل سنت کاعقیدہ

اللهرب العزت كی طرف سے اس كے انبياء كی ہدایات برعمل كرنے اوران كی تابعدارى كرنے والوں كے حق ميں وقوع كرامات كے تعلق سے قرآن وسنت ميں تواتر كے ساتھ نصوص وار د ہوئے ہيں۔ نيز قديم وجديد دور كے بہت سے واقعات بھى ان كى نشاند ہى كرتے ہيں۔

کرامت: کسی بھی ایسے خلاف عادت واقعے کو کرامت کہاجاتا ہے جے اللہ تعالیٰ اپنے کسی ولی کے ہاتھ سے کسی دینی یاد نیوی معاملے میں اس کی اعانت کرتے ہوئے ظاہر کرے۔ معجزہ اور کرامت کے مابین فرق سے ہے کہ معجزہ وعوہ رسالت سے متصل ہوتا ہے جب کہ کرامت کا تعلق رسالت کے دعوے سے نہیں۔

# كرامات كي مصلحت اوران كي حكمتين

ا ۔۔۔۔۔۔کرامت مثل معجزہ کے ہے جواللہ تعالیٰ کی کمال قدرت اوراس کی مشیت کے نفاذ پر پورے طور پر دلالت کرتی ہے، جس سے بی ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے ارادول میں نہایت ہی فعال ہے۔ اوران ظاہری وطبعی اسباب وضوابط سے ہٹ کر بھی کی کھا لیے اسباب وضوابط ہیں جنہیں صرف وہی انجام دے سکتا ہے، وہاں تک نہ تو کسی انسان کاعلم پہونچ سکتا ہے اور نہ ہی اس کا کوئی عمل وخل۔

انہیں کرامات کے سلسلے میں ایک ہے واقعۂ اصحاب کہف اوران پرواقع ہونے

والی وہ نینداس کمبی مدت میں ڈال دی تھی ساتھ ان کے بدنوں کا تحلیل وفنا ہونے سے محفوظ رکھنا۔اورانہیں کرامات میں سے ایک ہم مریم علیہاالسلام پراللہ تعالیٰ کا فضل کرنا انہیں اس وقت روزی پہونچا کر جب کہ وہ محراب کے اندر تھیں حتی کہ ذکر یا علیہ السلام بھی اس سے تعجب کر بیٹھے اور مریم سے سوال کیا: '' یہ سب تمہارے پاس کہاں سے آیا؟''اسی طرح ایک بڑی کرامت ہم مریم علیما السلام کا بلاکسی واسطۂ بشر کے حاملہ ہوجانا اوران سے عیستی کی ولادت،اور عیستی کا عہد طفولیت ہی میں کلام کرنا۔

۲ .....کرامات اولیاء کا وقوع در حقیقت انبیائے کرام کے لئے معجزہ ہے کیونکہ اولیاء کی جانب سے کرامتوں کا صدور ووقوع انبیائے کرام کی متابعت کرنے اوران کی ہدایات بڑمل پیراہونے کے سبب ہی ہوتا ہے۔

سے دنیا ہی میں ظاہر کردیا۔ بثارت سے مراد ہروہ امر جواللد تعالی سے ان کی قربت اللہ اوران کے بہترین انجام کی ضامن ہے اور کرامات کا تعلق انہیں چیزوں سے ہے۔

اس امت میں برابر کرامات کا وجودر ہا ہے اور قیامت تک اس کا سلسلہ منقطع نہ ہوگا ، اس کی سب سے بڑی دلیل ہے مشاہدہ! ۔۔۔۔۔ فلا سفہ انبیاء کرام کے مجزات کی طرح کرامات کے بھی منکر ہیں۔ کرامات کے منکر بین میں معتز لہ اور بعض اشاعرہ بھی ہیں ان کے باس ان کے انکار کا سب سے بڑا سبب ہے ان کا یہ دعویٰ ہے کہ کرامات کو تعلیم کرنے کی صورت میں مجزات سے التباس لازم آتا ہے جب کہ ان کا یہ دعویٰ بے بنیا داور باطل ہے کیونکہ جیسا کہ ہم نے کہا کہ کرامت دعویٰ رسالت سے متصل نہیں ہوتی۔

لیکن یہاں ان شیطانی اعمال وشعبدہ بازیوں سے آگاہ ہونا ضروری ہے، جنہیں بدعتی اصحاب طریقت جوخود کوصوفی کا نام دیتے انجام دیتے ہیں، جیسے آگ میں داخل ہوجانا،خود کوہتھیارسے مارنا،از دہوں کو پکڑلینا اورغیب کی خبریں دینا ان باتوں کا کرامات سے کوئی تعلق نہیں، کرامات تو اللہ کے سچے اولیاء کیلئے ہیں، یہتو شیطان کے اولیاء ہیں۔

## منهج اہل سنت والجماعت

اس فصل میں اصولی مسائل کی تعیین کے بعد دین کے تمام اصولی وفروعی احکام کے اشنباط کے سلسلے میں اہل سنت والجماعت کے منچ کو بیان کیا گیا ہے۔اوراس سلسلے میں ان کا پینج تین اصولوں پر قائم ہے۔

ا .....اللہ کی کتاب جو کہ سب سے اچھا اور سچا کلام ہے بیاوگ اللہ کے کلام پر کسی کے بھی کلام کوتر جیے نہیں دیتے۔

۲.....سنت رسول اورآپ کی جانب سے منقولہ جملہ ہدایات اور نظام، اہل سنت والجماعت ان پرکسی دوسرے انسان کے طریقے اور نظام کوفو قیت نہیں دیتے۔ سلسہ اجماع، جو کہ بدعت وخرافات اور تفرق وانتشار کے ظہور سے قبل اس انمت کے صدراول میں واقع ہوا تھا۔

صدراول کے اجماع کے بعد آئے ہوئے لوگوں کے اقوال ونداہب کو ان تنوں اصول یعنی قرآن وسنت اوراجماع کی کسوٹی پرجانچا اور پر کھا، اگریدان کے موافق ہوئے تو آنہیں قبول کرلیا ور نہ رد کر دیا، خواہ ان کا کہنے والا کوئی بھی ہو، اور یہی آنچ ، معتدل اور صراط متنقیم ہے جس پر چلنے والا بھی بھٹک نہیں سکتا اور جس کی اتباع کرنے والا بھی نامرانہیں ہوسکتا۔

میطریقدادر منبج نصوص کے ساتھ کھلواڑ کرتے ہوئے کتاب اللہ کی تاویل مجیح احادیث کا انکار اوراجماع سلف کی پرواہ نہ کرنے والوں اور بغیر عقل وبصیرت ہر قول کو رطب ویابس مجیح وستقیم کی پرواہ کئے بغیر تسلیم کر لینے والوں کے مابین میانہ روی اوراعتدال بیندی پرمبنی ہے۔

#### اہل سنت والجماعت کے اوصاف واخلاق

مؤلف نے اس فصل میں مکارم اخلاق کا ایک مجموعہ اوراس کی فہرست بیان فرمائی ہے جن سے اہل سنت والجماعت متصف ہیں۔ مثلاً ا۔۔۔۔۔امر بالمعروف ونہی عن المئکر۔

معروف: ہراس شی کو کہاجاتا ہے جس کاحسن اوراجیھائی شریعت اور عقل دونوں سے معلوم ہو۔

منگو: شری وعقلی اعتبارے ہرتیج شی منکر کہلاتی ہے۔

اہل سنت اس فریضے کوشریعت کی طرف سے واجب کردہ سمجھ کرادا کرتے ہیں جبیبا کہ آپ نے ارشادفر مایا: ''تم میں سے جوشخص کسی برائی کودیکھے تو اسے اپنے ہاتھ سے روک دے، اگر طاقت نہیں ہے تو زبان سے اورا گراس کی بھی طاقت نہ ہوتو دل سے (اسے براجانے)اور یہا بمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔'' (مسلم)

۲ ..... جمعه، جماعت ، هج اور جهاد میں امراء کے ساتھ حاضر ہونا،خواہ وہ امراء کیسے بھی کیوں نہ ہوں، کیونکہ آپ نے فرمایا ہے'' ہر نیک وفا جر کے پیچھے نماز پڑھاو'' سے بہمسلمان کے ساتھ خیرخواہی کرنا، کیونکہ آپ کا ارشاد ہے'' دین سراسر خیرخواہی کا نام ہے۔''

۳ .....ایک دوسرے کے ساتھ نرمی محبت اور نصرت و مدد کے برتا وُوغیرہ جیسی ایمانی اخوت و مدد کے برتا وُوغیرہ جیسی ایمانی اخوت و بھائی چارگی کے نتیج میں واجب ہونے والی چیزوں کی صحیح فہم ہیں ایسا کہ ان احادیث کا منشاہے جن میں آپ نے مومن کوسیسہ پلائی ہوئی دیوار اور اس ممارت سے تشبیہ دی ہے جس کی اینٹیں باہم مربوط ہوں۔ یا ایسے جسم سے تشبیہ دی ہے جس کے اعضاء ایک دوسرے سے مربوط ہوتے ہیں۔

۵ ..... خیراورمکارم اخلاق کی دعوت \_ چنانچه بیلوگ مصائب برصبر بنعت پرشکر

صدیق: مبالغے کاصیغہ ہے اس کامعنی ہے بہت زیادہ تصدیق کرنے والا، اس امت کےصدیق اول ابو بکررضی اللہ عنہ ہیں۔

الشهد آء: پیشهید کی جمع ہے، شهید وہ شخص ہے جومعر کے میں قبل کیا جائے۔
متن میں ایک جگہ 'الا بدال''کالفظ آیا ہے اس سے مرادوہ لوگ ہیں جواس دین کی تجدید
اوراس کے دفاع میں ایک دوسرے کے بعد آتے رہے ہیں ۔ جیسا کہ حدیث میں ہے:
اللہ تعالی اس امت میں ہر سوسال کے بعد ایک ایسے شخص کو بھیجتا ہے جواس کے دین کی
تجدید کرتا ہے۔
واللہ اعلم

### منج سلف الحين عفروغ كے لئے وشال

#### همارى بعضل همخوبصورت اورمعيارى مطبوعات













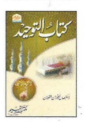








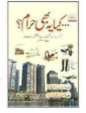












#### **MAKTABA AL-FAHEEM**

Raihan Market, 1st Floor, Dhobia Imli Road Sadar Chowk, Maunath Bhanjan - (U.P.) 275101 Ph.: (0) 0547-2222013, Mob. 9236761926, 9889123129, 9336010224 Email :faheembooks@gmail.com

WWW.faheembooks.com

₹ 110/-